آيتما فلأما ألفظتني تكاوط الشيراف

### اجل آنذاك:

نصوب أبصارنا الراجية نحو طلعتك البهية أيّها المصلح العالمي العظيم، إلى نهضتك وحكومتك العالمية.

فاسأل الله أن يوفقنا لتهذيب أنفسنا والتحلي بسعة الأفق وشمولية الفكر والاستعداد لخوض غمار الجهاد والالتحاق بمصفوف الأوفياء في ممارسة العملية الاصلاحية ورفع راية العدل والأمن والسلام.

ಶುಡ



# السؤال الذي يساور جميع الباحثين

ا حل سيكون مستقبل البشرية مفعماً بالعدل والسلام والأمن والأمن والتحرر من كافة أنواع الظلم والجور والإستغلال والإستعباد؟ أم ستشهد هذه البشرية حكما يتكهن البعض حمزيداً من الفوضى والاضطراب والتعقيد، وبالتالي نشوب الحرب الذرية والنووية الشاملة التي تطيح بأصول المدنيات والحضارات الإنسائية، فإن كان هنالك ثمة بقاء لأناس على سطح الكرة الأرضية فسوف لن يكون سوى لبعض الأفراد المتخلفين والمعاقين والبائسين؟

٢ \_ إن صح الاحتمال الأول في أن المستقبل سيشهد العدل والسلام فكيف سيكون ذلك ؟

٣-إن كان العالم يحث الخطى نحو «العدل» و «السلام» و «التآخي»، فهل يمكن تنفيذ هذه المبادئ دون النهضة ؟ وبعبارة أخرى: هل يسع الاصلاحات «التدريجية» تغيير التوجه السائد لدى العالم رغم انطوائه على كلّ هذه المطبأت ؟

٤ ـــإن كانت النهضة ضرورية فهل تقتصر عـــلى القـــوانــين المـــادية. أم

يتعذر عليها ذلك دون الاستلهام من المبادئ المعنوية والقيم والمثل الإنسانية ؟

٥ - لو سلمنا بقيام مثل هذه النهضة، فما هي الصفات التي ينبغي أن يتمتع بها زعيم هذه النهضة؟

٦ - هل ستقود هذه النهضة على سبيل الضرورة إلى تشكيل «الحكومة العالمية الواحدة» ؟

٧ - هل هناك من ضرورة لتموفر بعض الظروف المعينة لممثل هذه الحكومة ؟

٨ - أمتوفرة مثل هذه الاستعدادات في عالمنا المعاصر؟ وإن لم تكن
 كذلك فهل ينطلق هذا العالم في العصر الراهن باتجاه تمهيد تلك المقدمات
 أم بالاتجاه المعاكس؟

٩ ــ هل ترتبط هذه الأمور على كلّ حال ـــــــالعقيدة العـــالمية العـــامة
 بالنسبة لظهور المصلح السماوي المطلق ؟

١٠ ــما طبيعة عقيدة المسلمين بظهور «المهدي» وماكيفية ارتباطها
 بهذه القضايا المصيرية ؟

١١ ـ هل يسوقنا الاعتقاد بهذا الظهور إلى ممارسة العملية الاصلاحية
 للعالم من خلال النهضة الشاملة، أم يبعدنا عنها كما ينذهب البعض إلى
 ذلك؟

١٢ ـ هل تمثل هذه الفكرة والعقيدة الدينية العامة حقيقة واقعية تنطلق من أدلة منطقية، أم لا تعدو الوهم والخيال بغية الاشباع الكاذب لرغبات الإنسان المكبوتة باتجاه ضالته الكبرى في الوصول إلى «السلام» و«العدالة» ؟...

سعينا في هذا الكتاب للرد على هذه الأسئلة والاستفسارات بعيداً عن كافة أشكال التعصب والرؤى المتطرفة واجتناب الأحكام التي لا تسستند إلى العقل والمنطق؛ الردود التي تنطلق من أعماق النفس وتحاكي الفكر وتلبي تطلعات «العقل» و«العاطفة» وتشبع حاجات الروح ومتطلباتها.

#### 8003

لقد أوردت عدة أبحاث منذ زمان بهذا الشأن، غير أنّ كـثرة المشاغل في قم لم تسمح لي بـ «شرح» و «ترتيب» و «اكمال» ذلك، كما أنّ وساوسي المتواصلة في تدوين الكتاب حالت دون طبعه بـ تلك الكيفية، حـقاً كـان الكتاب بسيطاً وليس ناضجاً.

إلّا أنّ بعض الأحداث دفعتني إلى موقع لم أكن أتـصوره أبـداً. چـاه بهار ا... أي أبعد منطقة إيرانية ثائية ذات أسوأ مناخ، تـبعد عـن العـاصمة طهران حوالي ٢٣٠٠ كيلومتر، كما لا تسع إمكاناتها المحدودة أبسط صور المعيشة، حيث يعانى سكنتها الأمرين ويفتقرون إلى أدنى المتطلبات.

وقد تزامن هذا السفر لحسن الحظ مع فصل الشتاء، الشتاء الذي كان يفيض بعطر الربيع تارة، وتفوح منه رائحة الصيف تارة أخرى، مع ما يتمتع به من برودة قارسة. ولما كان تسعون بالمئة من أهالي تلك المنطقة من أبناء العامة، فقد اغتنمت الفرصة لألتقي بعض مثقفيهم للاتذكر الأيّام التي قضيتها في الحجاز وقد عقدت الجلسات والاجتماعات التي كان هؤلاء الأخوة يمثلون أغلبيتها الساحقة؛ وكانت لهذه الجلسات تمراتها الرائعة ونتائجها المطلوبة ولله الحمد.

طبعاً كان المجال واسعاً في تلك المنطقة النائية المحاذية لمياه بحر عمان الزرقاء، تحت قبة السماء المفعمة لياليها بالنجوم والكواكب وفي ظل العزلة؛ فما كان مني إلا أن سارعت في استغلال تلك الفرصة الذهبية لاعكف على تلك الأبحاث (إلى جانب الاستغراق في بعض المطالعات والدراسات الفقهية التي لم أوفق إليها كما ينبغي في قم المقدسة)؛ بالتالي خلصت إلى هذه النتيجة وهي أنّ «النفي» كان مرحلة ضرورية من عدة نواح «عسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم».

أمل أن تكون أبحاث هذا الكتاب قد انطوت على الاجابة عن استفسارات الشريحة الواعية التي تتحاول الوقوف عن كثب وبصورة علمية تحقيقية على قضية ظهور المصلح العالمي المطلق.

كما أرجو الاستلهام من مطالعة هذا الكتاب في مواصلة مسيرتنا الجهادية في مجابهة «الظلم والفساد»، حتى تحقيق الأهداف المنشودة في القضاء على الطواغيت والجبابرة وتطهير المجتمع من أرجاسهم، ولا يسعنا في الختام إلا أن نتوقع إلى حد كبير وجود بعض النقائص في محتويات هذا الكتاب، ولا سيّما بالنظر إلى قلة التحقيقات الواردة بخصوص مطالب هذا الكتاب،

وعليه فإننا نفتح صدورنا أمام الأخوة القرّاء الأعزاء ليتحفونا باقتراحاتهم وانتقاداتهم ومراسلتنا مباشرة على العنوان التالي (قم - الحوزة العلمية).

چاه بهار \_ناصر مكارم الشيرازي شهر صفر سنة ١٣٩٨ ه شهر شباط سنة ١٩٧٨ م

# المستقبل المشرق

لدينا عدّة أسباب تجعلنا نرى إشراقة مستقبل العالم

- □ ١ \_ مسيرة المجتمع البشرى التكاملية
- □ ٢ ... الانسجام مع النظام العام للخليقة
- ٣ ردود الأفعال الاجتماعية (قانون رد الفعل)
  - ₪ ٤ ـ الإلزامات والضرورات الاجتماعية
  - الفطرة و «السلام والعدل العالمي»



## ا\_مسيرة المجتمع البشري التكاملية

لا شك أنّ القرائن تشير على ضوء النظرة الابتدائية أنّ «الدنيا» تمضي قدماً نحو «الفاجعة»؛ الفاجعة الوليدة: «هجران العواطف» و«تعميق الهوة بين المجتمعات الغنية والفقيرة، والتصاعد حدة الخلافات والنزاعات ما بين الدول الكبرى والضعيفة، والرتفاع منحنى الجرائم والجنايات، والاختلال الأخلافي والفكري والروحي، واللنتاجات المقيتة وغير المتوقعة التي أفرزتها حياة المكننة، وما شاكل ذلك.

الفاجعة التي تتبين ملامحها من خلال مقارنة الوضع السائد مع الماضي القريب، والتي تعتبر من العناصر المؤثرة في تنمية روح التشاؤم فسي الأعماق الفكرية لأكثر الأفراد تفاؤلاً.

يقول الخبراء العالميون:

«إنَّ حجم القنابل النووية التي تغص بها ترسانة الدول الكبرى تكفي الابادة كلَّ ما على سطح الكرة الأرضية ونسبع مرات وليس لمرة واحدة! ولا يبدو من العبث صنع مثل هذه الأسلحة بتلك التكاليف الفادحة التي تحسب بالأرقام النجومية، لقد صنعت لتستخدم في

الحرب الذرية الرهيبة؛ كما لا يبدو من الصعب اختلاق بعض الذرائع لانطلاق شرارة هذه الحرب في هذا العالم المتخم بالصدامات الحدودية واشتباك المصالح والمناطق الساخنة المشرفة على الانفجار وأننا لنلمس «الشعور بالسيطرة والهيمنة» و«جنون القوة» التي تساور أذهان زعماء الدول العظمى والتي تكفي لنشوب هذه الحرب. وعليه يمكن توقع حدوث «فاجعة كبرى» في المستقبل القريب، ولعل البشرية مهددة بالفناء في خضم حرب نووية شاملة، أو إثر الفقر الاقتصادي الذي يفرزه احتكار الدول العظمى، أو بفعل نفاد مصادر الطاقة أو تلوث البيئة».

رغم كلّ هذه العناصر المدعاة للتشاؤم، إلّا أنّ الدراسات والمطالعات العميقة تشير إلى المستقبل المشرق الذي ينتظر البشرية:

ستزول كلُّ هذه السحب القاتمة والزوابع المرعبة.

ستنطلق تباشير الصباح من عتمة الليل.

وسيدمغ ربيع العدل والقسط شتاء الجهل والفساد والعنف والظلم. سينجلي هذا الغم القاتل والعواصف المميتة والسيول الهدامة، ولو أمعنا النظر في آفاق المستقبل لاستجلينا شاطئ النجاة.

#### 8003

والدليل المنطقي الأوّل على هذا الموضوع هو قانون المسيرة التكاملية الذي يحكم المجتمعات:

فالإنسان لم يعِش الحياة الرتيبة قط منذ اليوم الذي تـعرف فـيه عـلى

ذاته، بل اندفع بوحي من نوازعه الباطنية \_ولعلّه بصورة تلقائية \_للنهوض بوضعه ومجتمعه نحو الأمام. فقد استوطن من حيث المسكن الكهوف والمغارات ذات يوم، وشيد اليوم ناطحات السحاب التي تستوعب كلّ واحدة منها سكان مدينة صغيرة وبكلّ الوسائل والامكانات الضرورية لمعيشتهم!

ومن حيث الملبس، ارتدى يوماً أوراق الأشجار، أما اليوم فهو يمتلك آلاف الأنواع من الألبسة وبمختلف الموضات والفصالات، ولم يكتف بالبحث عن انتقاء الألوان والموديلات.

وأما مأكله فقد كان يتناول الأطعمة الغاية في البساطة آنـذاك، بـينما تنوعت اليوم مأكولاته وتشعبت أطعمته بحيث يتطلب ذكر أسمائها كـتاباً ضخماً.

كما كان مركبه يوماً رجليه؛ واليوم يستقل السفن الفضائية ويحلق فــي عنان السماء ويكتشف الكواكب والمجرات.

وكما كانت صفحة واحدة تستوعب يوماً كافة علومه ومعارفه ــوإن لم يتوصل حينها إلى اختراع الخطّ ــلكن تعجز اليوم حــتّى مــلايين الكــتب والمؤلفات وفي مختلف التخصصات عن بيان معلوماته ومعارفه.

كان اكتشافه للنار آنذاك واختراع «العمتلة» والظفر بمالحربة الحمادة الرأس من قبيل «الخنجر» ممّا يعتبره ذروة الابداع والاخمتراع، كما شعر بالفرح المفرط والسرور التام حين اطاح بجذع نخلة ليجعله بمثابة قمنطرة يعبر بواسطتها من هذه الضفة من النهر إلى الأخرى، في حمين تسمكن في العصر الراهن من استخدام الصناعات الثقيلة والاختراعات العملاقة التمي

تخطف أبصار الناظرين وتقفز به أنظمة العـقول الالكـترونية المـعقدة إلى عالم من الأحلام والآمال.

والغريب في الأمر أنَّ طموحه لم يتوقف عند هذا الحد، بل واصل سعيه الحثيث ليتسلق قمم التطور والنهوض دون أدنى كلل أو تعب.

ونخلص ممتا تقدّم إلى أنّ باطن الإنسان يشده إلى عشق السمو والتكامل؛ والحقيقة هي أنّ هذا الأمر يمثل إحدى أعظم الامتيازات التي تميز الإنسان عن الحيوانات وسائر الكائنات الحية التي تعشعش ملايين السنين في موضع معين وتعيش حياة ظاهرية رتيبة.

كما نخلص إلى نتيجة مؤداها عدم خمود تلك الجذوة المتوقدة في أعماق الإنسان والتي لا تنفك تسوقه إلى الكمال، وتعبئ طاقاته وامكاناته بغية التغلب على المصاعب والمطبات التي تعترض طريق حياته. لة قذف به في خاتمة المطاف في المجتمع الذي يختزن «التكامل الأخلاقي» إلى جانب والتكامل المادي»، المجتمع الذي تغيب فيه مفردات الحرب وسفك الدماء المضاد للتكامل.

المجتمع الذي تنضوي فيه كافة مقدرات الناس لسيادة العدل والسلام، وتموت فيه روح العدوان والاستعباد التي تمثل العقبة الكؤود التسي تـقف حائلاً دون تكامله المادي والمعنوي.

لعل هنالك من يزعم أن مسيرة التكامل الماضية إنها تركزت جسميعاً على النواحي المادية، ولا يوجد ما يشير إلى امتدادها لتشمل الجوانب المعنوية.

إِلَّا أَنَّ الاجابة عن هذا السؤال واضحة لما يلي:

أوّلاً: يمكن الوقوف على العديد من المبادئ المعنوية والأصول الإنسانية في مسيرة التكامل الماضية؛ فالعلوم التي بلغها الإنسان على سبيل المثال في ظلّ مسيرته التكاملية وبالذات غير المادية ليست بالقليلة، فليست هناك من نسبة على سبيل المثال للمقارنة والشبه بين إيمان الإنسان بالله آنذاك والذي كان يعبر عنه بعبادته للحجر والخشب وما ينحته من التمر، وما هو عليه الحكيم العارف اليوم من ادراك وعبادة.

ثمانياً: التكامل تكامل في كافة المواقع؛ وليس هنالك من حدود كمامئة في هذا الإنسان بالنسبة لعشقه لذلك التكامل. أضف إلى ذلك فإن الأصول السادية والمعنوية ليست منفصلة عن بعضها. فمثلاً الروح العدائية والمتسلطة المتطلعة للهيمنة تقضي على الحياة المادية للإنسان على غرار ما تفعله القنبلة الذرية، بل ليس للأخيرة من فاعلية دون الأولى.

ومن هنا نفهم أنَّ هذا التكامَلُ سيتواصُّلُ في كافة المجالات.

وعلى هذا الضوء تلوح أوّل بارقة أمل بمغية الانفتاح عملى مستقبل مشرق زاهر وعالم مفعم بالسلام والوثام والأخوة والمساواة في ظلل «قانون المسيرة التكاملية للمجتمعات».



### لإ\_الإنسجام مع نظام العام للخليقة

يتألف عالم الوجود من سلسلة من الأنظمة. ووجود القوانين المــنظمة والشاملة في كافة أرجاء هذا العالم دليل على وحدة هذا النظام.

وتعتبر قضية النظم والقانون على مستوى الخليقة من القضايا الأساسية لهذا العالم، على سبيل المثال لو رأينا مئات الأجهزة الالكترونية الضخمة تعمل مع بعضها البعض لتمهد السبيل من خلال حساباتها الدقيقة أمام رواد الفضاء بغية الانطلاق إلى الأقمار والكواكب، وكانت هذه الحسابات صائبة بحيث تهبط السفينة الفضائية على الموضع المتوقع في القمر، رغم حالة الحركة السريعة التي عليها الأرض والقمر، فإن ذلك يجعلنا نلتفت إلى أنّ هذه العملية إنما تتم من خلال نظام دقيق يحكم المنظومة الشمسية وسياراتها وأقمارها؛ ذلك لأنها إن انحرفت عن يحكم المنظومة الشمسية وسياراتها وأقمارها؛ وود الفضاء وقذفوا في المتاهات.

ولو تجاوزنا ذلك العالم العظيم ودخلنا العالم الصغير فالأصغر فسالنظم الحاكم هنا ـسيّما في عالم الكائنات الحية ـيبدو أنصع وضوحاً وحيوية بحيث لا مكان هنالك للفوضى. على سبيل المثال فإن اختلال نظام الخلايا الدماغية للإنسان يكفي في تحويل حياته إلى صورة مفجعة مليئة بالهموم والأحزان. نشرت إحدى الصحف خبراً مفاده أنّ طالباً جامعياً نسمى كملّ ماضيه إثر حادثة مرورية أصيب خلالها برجة دماغية؛ بينما لم يكن يشكو من سائر أعضائه؛ لم يعد يعرف أخته وأخيه، ويشعر بالخوف والهبلع سن أمّه التي احتضنته وأرضعته وضمته بين ذراعيها وسهرت الليالي على راحته، فهو ينظر بريب لهذه المرأة الأجنبية ما عساها تريد منه ا

حمل إلى مسقط رأسه، ثم إلى الغرفة التي ترعرع وكبر فيها، يتأمل أعماله اليدوية واللوحات الفنية، لعله بعود إلى رشده فيقول إنه يشاهد هذه الغرفة وما فيها لأوّل مرة اورتعاكان يظن أنّه قدم من كوكب آخر ليرى كلّ الأشياء التي تبدولة جديدة ولم يكن قد تعرف عليها من قبل. بالطبع إنّما توقفت بعض الخلايا الدماغية ذات الصلة بالذاكرة والتي تربط الماضي بالحاضر، دون سائر خلاياه التي ربّما جاوز عددها المليار! مع ذلك فإن هذا الاختلال الموضعي البسيط أدّى إلى تملك الآثار السلبية الفادحة! ولو اتجهنا صوب الذرة وجعلناها تحت المجهر لبدت لنا بشكل منظومة شمسية، والعكس بالعكس لو صغرنا على سبيل الفرض المنظومة الشمسية لظهرت كالذرة، فهنالك نظام واحد يحكمهما؛ نظام واحد لأعظم المنظومات وأصغرها!!

فهل يسع الإنسان في مثل هذا العالم والذي يشكل فيه جزءاً من الكلّ أن يعيش وضعاً استثنائياً بحيث يخرج من هذا النظام ولا ينسجم معه. وهل يستطيع المجتمع البشري أن يسلك «اللانظام» والفوضى والظلم والجور وينأى بنفسه بعيداً عن مسيرة الخليقة وهذا العالم العظيم بسما ينطوي عليه من دقة ونظام!

أفلا نتدبر من خلال نظرتنا إلى الأوضاع العامة لهذا العالم أن تمخضع البشرية برمتها شاءت أم أبت للنظام الذي يمحكمه، فمتستجيب لقوانسينه المنظمة والعادلة، فتعود إلى مسارها الأصلى وتتأقلم مع هذا النظام ا

إننا إن تأملنا البنية المعقدة لأي من أجهزة الإنسان لرأيناها تسير على هدى قوانين وأنظمة دقيقة وغاية في الدقة؛ فإن كان الأمر كذلك فأنى للمجتمع البشري أن يتمرد على الضوابط والمقررات الصحيحة والعادلة! أننا ننشد البقاء ونجهد أنفسنا من أجل الظفر بد، غير أنّ مستوى تفكير المجتمع لم يبلغ الدرجة التي تجعله يعلم بأنّ مواصلته لهذا الطريق إنّها تنتهي إلى الفناء والزوال، لكنه يفيق إلى عقله شيئاً فشيئاً ليقف على هذه الحققة.

وأننا لنسعى لتحقيق مصالحنا، غير أننا نغفل عن أنّ استمرارنا في ممارسة أوضاعنا الفعلية إنّما تهدد بالصميم جميع منافعنا ومصالحنا. ونضع نصب أعيننا بعض الأرقام والاحصاءات الحية على سبيل المثال قضية سياق إلى التسلح للزي كيفية ضياع ما يشكل نصف أنشط القوى الفكرية والطاقات الجسمية لمجتمعات العالم إلى جانب نصف ثرواتها وامكاناتها في هذا المجال، ليس الضياع فحسب، بل توظف من أجل القضاء على النصف الآخر!

إننا لندرك على ضوء تنامي مستوانا الفكري ضرورة الالتحاق بركب قافلة النظام العام لعالم الوجود، وكما نرانا حقّاً جزءاً من هذا الكل، فإن علينا تفعيل ذلك على مستوى العمل، لنتمكن بالتالي من تحقيق أهدافنا وفي كافة المجالات.

#### 8003

النتيجة: هي أنَّ نظام الخليقة يعد الدليل الآخر عـلى المستقبل الزاهـر للبشرية على ضوء نظام اجتماعي صائب.

ജ



### ردود الأفعال الاجتماعية

إنّ قانون الفعل ورد الفعل الذي ينصّ على أنّ لكلّ فعل رد فعل يساويه في المقدار ويعاكسه في الاتجاه، بحيث لو اصطدم جسم بجدار بقوة معينة فإنّ هنالك ما يدفعه بنفس تلك القوة إلى الخلف، لا يقتصر على الأبحاث الفيزيائية، بل يبدو أكثر وضوحاً في القضايا الاجتماعية.

ولعلّ الدراسات التأريخية ترشد إلى أنّ النهضات والشورات العملاقة إنّما كانت على الدوام ردود أفعال مباشرة تجاه ضغوط مسبقة؛ وربّما لم تقع ثورة عارمة في العالم، إلّا إثر ضغوط شديدة سبقتها ومهدت لها. بعبارة أخرى أنّ التغييرات والتطورات وليدة التشددات؛ مثلاً:

۱ ـ النهضة العلمية لأوربا (عصر النهضة) ـ كانت ردة فعل ازاء الف سنة من الجهل والتخلف السائد في القرون الوسطى، ومدى حجم الضغوط التي مارسها القائمون على شؤون الكنيسة بغية الابقاء على حالة التخلف لدى الناس ـ التي قضت على العوامل التي تقف وراء الجهل ورفعت راية العلم والمعرفة فأخذت تخفق في كل مكان.

٢ ـ الثورة الفرنسية عام ١٧٨٩ ـ التي شكلت قفزة نوعية في المجال

السياسي والاجتماعي، فوقفت بوجه الاستبداد والاستغلال الطبقي والمنطق الغاشم والمتغطرس للأنظمة الحاكمة، وجعلت المجتمع الفرنسي ومن ثمّ سائر المجتمعات الأوربية تدخل مرحلة تأريخية جديدة يسود فيها القانون \_طبعاً إلى حدود معينة \_بدلاً من الاستبداد والطغيان.

٣ ـ الثورة ضد العبودية ـ التي انطلقت شرارتها الأولى عام ١٨٤٨ من بريطانيا ـ والتي افرزتها المعاملة الفضة والغليظة للأسياد تجاه العبيد، فأججت نار الثورة لدى العبيد من جانب، واثارة عواطف المجتمع لصالح أولئك العبيد من جانب آخر، فانتهى الأمر إلى زوال نظام الاستعباد، وإن اتخذ هذا الاستعباد صيغ أخرى أكبر سعة وأعظم خطورة، حيث ظهر «الاستعمار» بذريعة «إعادة بناء البلدان المتخلفة» اعلى كلّ حال فكان ينبغي القضاء على نظام الاستعباد، لكن أسلوب التعامل مع العبيد عجل في القضاء عليه.

٤ ــ الثورة على الاستعمار، في عصرنا الراهن كانت وما زالت ردود فعل مباشرة لأساليب المستعمرين وتصرفاتهم، والتي ألهبت مشاعر قـطاعات الناس وجعلتهم يهبون لمناهضة القوى الاستعمارية، وإن لم تتمخض هذه المواجهة عن استقلال تام اقتصادي واجتماعي وسياسي وفكري؛ غير أنها أفرزت أوضاعاً يصعب مقارنتها بما كانت عليه سابقاً.

٥ ـ الثورة الشيوعية ـ عام ١٩١٧ م كردة فعل لظلم الرأسمالية وهضمها لحقوق أغلبية طبقات المجتمع الكادحة والمحرومة؛ رغم ما ذكرناه في موضعه ـ من أنّ هذه الثورة لم تحرر هذه الطبقات الضعيفة وترفع من شأنها واستعاضت عن ذلك النظام الاستبدادي بنظام ظالم آخر تـ مثل في

«ديكتاتورية البرولتاريا» والتي تمثل في الواقع هيمنة بعض رموز الحزب.
٦ - الثورة على التمييز العنصري كردة فعل قام بها ذوو البشرة السوداء «الزنوج» ضد ذوي البشرة البيضاء، إلى جانب حرمانهم من حقوقهم الاجتماعية.

#### 8008

ولو تصفحنا التاريخ وعدنا إلى الوراء فإننا سنواجه قانون ردّ الفعل في كلّ مكان. تاريخ الأنبياء هو الآخر ينطوي على سلسلة من النهضات والحركات التي أفرزها ما سبقها من ضغوط اجتماعية قوية، وقد وجه الأنبياء تلك النهضات في مسارها الصحيح من خلال قيادتها على ضوء التعاليم السماوية. ولعلنا لا نتلمس مظاهر هذا القانون في التاريخ القديم والمعاصر في القصص الواقعية لحياة الأمم والشعوب فحسب، بل إننا نرى نماذج ذلك القانون في أساطير سائر الأقوام.

فقد جاء في أسطورة «الضحاك» و«كاوه الحداد» أنّ دماغ الإنسان كان طعام الحيتان التي يحملها على كتفه، وكان عليه أن يخرج كلّ يوم دماغاً من جمجمة ويعطيها الحيتان كبي تـقرّ وتـهدأ! ولعـلّ هـذه هـي حـقيقة «الاستعمار» الذي يقتات على الأدمغة؛ حيث يـعتبر الاستعمار الفكـري الدعامة الأساسية لكافة أنواع الاستعمار!

ثمّ يطالعنا من بين ذلك المجتمع المحروم والذي يعاني من سطوة الضحاك، حداداً ذاق طعم النار فشمر عن ساعديه وجعل صدريته راية للثورة فواجه طغيان الضحاك وأطاح به. وتضمن علم النفس المعاصر بحثاً يكشف عن هذا القانون, يفيد هذا البحث: إنّ رغبات الإنسان ما لم تشبع بالصورة المناسبة فإنّ هذه الرغبات تكبت في اللاشعور لتنتقل من مرحلة «الشعور الظاهر» إلى مرحلة «الباطن» فتثير عقدة في الضمير الباطن لدى هذا الإنسان. بل أبعد من ذلك أنّ البعض يعتقد أنّ الضمير الباطن ليس بشيء سوى هذه الرغبات المكبوتة، وأنها لا تستقر في ضمير الإنسان وتنطفىء جذوتها، وتسعى دائماً لأن تطفو على السطح؛ وتبدو متفاوتة ردود فعل هذه العقد لدى الأفراد، لكن يمكن القول إنها عادة ما تعبر عن نفسها بإحدى الصيغ الآتية:

١ ..عن طريق إيـجاد بـعض الاخـتلالات النـفسية وعـرقلة التـفكير التلقائي.

٢ .. عن طريق الهروب من المجتمع والتقوقع والتشاؤم.

٣\_عن طريق الثأر من المجتمع الذي جعله كذلك.

٤ \_عن طريق الاشباع الفارغ والخيالي.

٥ ـ عن طريق «التصعيد» والتحليق نحو المراحل الأرفع!

#### 8003

مثلاً، افرض أنّ فتى كانت له رغبة شديدة بفتاة، وحال والداه دون الزواج من هذه الفتاة، فالواقع أنّ هذه الرغبة الجامحة ستكبت فسي عقله الباطن، وهي ليس فقط لا تزول، بل ستظهر سريعاً بسيغة ردود أفعال عنيفة. فلربّما جعلته مجنوناً، أو تسوقه إلى التقوقع والانطواء، أو تحيله إلى

إنسان يحب الثأر والانتقام وبالتالي تبجعله مبجرماً خطيراً. أو تشده إلى الشعر والأدب، ليعيش تلك الأجواء الرومانسية التي تسبوقه إلى الأحلام بغية الوصال بالمحبوب.

لكن قد يتبدل نفس هذا العشق المادي أحياناً إلى عشق سماوي ورباني عميق، فينزع من قلبه ما سوى الله ليكون شخصاً عمارفاً وحكيماً منطوياً على أفكار رفيعة متعالية؛ طبعاً يمنشأ هذا الاختلاف من سائر الاختلافات النفسية والاستعدادات الروحية لمختلف الأفراد.

وبناءاً على ما تقدّم فإننا نلاحظ أنّ الضغوط النفسية إنّما تواجــه عــادة بردود فعل عنيفة وثورات ونهضات متثوعة.

مرز تقية تكوية راسي وسوى

### النتيجة:

يشير هذا القانون إلى أنّ أوضاع العالم الراهنة حبلى بالثورة. فيضغوط الحروب والمنظالم والمسمارسات الشنعاء والتمييز العنصري وانتهاك العدالة، إلى جانب فشل الإنسان وشعوره بالاحباط من القوانين السائدة في القضاء على هذه الضغوط ومعالجتها، سيجعلها تبرز إلى السطح في خاتمة المطاف بصيغة ردود فعل عنيفة. وبالتالي فإنّ هذه الرغبات الإنسانية المكبوتة ستتحول في ظل تنامي مستوى يقظة الأمم إلى عقدة اجتماعية تنطلق من العقل الباطن للمجتمع لتطيح بهذا النظام السائد لدى المجتمعات البشرية، وتقدم مشروعها الحديث؛ المشروع الذي يغيب فيه سباق التسلح المقيت من جانب، كما لا تشم فيه رائحة النزاعات البغيضة سباق التسلح المقيت من جانب، كما لا تشم فيه رائحة النزاعات البغيضة

والحروب الدموية الطاحنة ومفردات الاستعمار والاستبداد والظلم والفساد من جانب آخر.

وهذه بارقة أمل أخرى على إشراقة المستقبل الذي يمنتظر المجتمع العالمي.

#### ಜುಜ



### الالزامات والضرورات الاجتماعية

المراد من «الالزام الاجتماعي» أنّ وضع الحياة الاجتماعية للإنسان يبلغ مرحلة بحيث يشعر بحاجته إلى مطلب معين بصفته ضرورة.

ونعلم بالطبع أنّ الإنسان يريد بادي الأمر أن يكون حراً من جميع النواحي دون أدنى قيود أو حدود تعكر صفو حياته، غير أنّه يدرك شيئاً فشيئاً أنّ مثل هذه الحرية تعناًى بع بعيداً وتحرمه من سلسلة من الاعتبارات التي تتمتع بها الحياة الجماعية، وبالتالي لا تلبي رغباته الأصيلة والأساسية، ولو لم يقر ببعض القيود والبنود التي يصطلح عليها بالقانون، فسوف لن يكون نصيب المجتمع الذي يعيش فيه سوى الفوضى والهرج والمرج والفناء.

وهنا ينصاع إلى القوانين والمقررات. كما أنّ تطور المجتمعات يسهم كلّ آن في مضاعفة هذه القيود، وعليه أن يقر بها جميعاً كضرورة. أضرب مثلاً بسيطاً على هذا الموضوع بشأن مقررات السياقة والاشارات الضوئية، فالإنسان الذي يمتلك سيارة حديثة سريعة يسرغب بأن يمارس حريته في الذهاب إلى أي مكان، والوقوف في الموضع الذي يحب، ويسير بالسرعة التي تعجبه، ومواصلة الحركة في تقاطع الطرق بعيداً عمن الوقوف وضياع الوقت وانتظار إشارة المرور؛ لكنه سرعان ما يفهم أنّه إن فعل ذلك فليس هنالك ما يمنع الآخرين ممنه، وبمالتالي سوف لن يكون هناك سوى الفوضى والارباك وأنواع المخاطر.

وعليه فإنّ عدم صواب هذا العمل لا يخفى اليوم حتى على الأطفال؛ ولابد من وجود بعض المقررات وإن تأخر الإنسان لساعات قبل بلوغه المكان الذي يريد، كما لابد أن تكون هنالك بعض الغرامات والضوابط الشديدة (العادلة والمنسجمة مع العقل) وإلا فإنّ مثات الأفراد سيفقدون أرواحهم كلّ يوم أو تتحطم سياراتهم الشخصية.

هذا ما نقوله «عن الضرورة» أو «الإلزام الاجتماعي» إلا أنّ المهم هو أنّ «الحاجة الواقعية» لمجتمع تبدو ملحة بعيث يقر ببضرورتها على الأقلل مفكرو المجتمع وقادته؛ ويتوقف هذا في الدرجة الأولى على الوعي الاجتماعي لأفراد المجتمع، ومن شمّ اتضاح النتائج السلبية لأوضاع المجتمع القائمة واستحالة مواصلة الدرب. ولذلك لا نسرى من جدوى للصرخات التي تطلق هنا وهناك بشأن تلوث البيئة، وليس هنالك من يكترث للمقررات المتعلقة بنظافة البيئة.

لكن حين يرئ الناس على سبيل المثال التلوث الذي يصيب منطقة معينة كطهران بحيث يبرز فيها العديد من الأمراض التي تهدد صحة الناس، ويتعذر عليهم التنفس، وتصاب عيونهم بالحرقة، حتى قال بعض الإحصائيين: يصاب بالعمى عشرة أشخاص يومياً؛ ويسود اللعاب لمجرد التواجد بضع ساعات في المدينة، وانتشار الأمراض الجلدية وضيق

الأجهزة التنفسية وإصابة القلب والكبد وظهور حالات التسمم، فهنا ينصاع إلى المقررات الشاقة والمعقدة بصفتها ضرورة، ويستجيب لكافة الأمور من قبيل اغلاق المصانع والمعامل الضخمة، والتخلي عن آلاف الوسائط النقلية ذات الدخان، والاستناع عن سمارسة أغلب الانشطة الاقتصادية ذات الأرباح الباهضة والتي توجب تلوث الأجواء.

#### 8003

ونعود الآن إلى أصل الموضوع على ضوء هذا المثال؛ لعل الصورة التي رسمها إنسان القرن السابع عشر والثامن عشر عن القرن العشرين إثر مشاهدته للتطور الصناعي إنما كانت جنة، فاعتقد أنّ تلك الثورة الصناعية التي انطوت على كلّ هذا التطور والإزدهار ستؤدي يوماً إلى:

اكتشاف المصادر الجوفية الواحد تلو الآخر؛

السيطرة العلمية على الطاقة «الذرية» التي تعد أهم وأعظم مصادر الطاقة؛

تحقيق حلم الإنسان بالتحليق في السماء؛

بمجرّد أنّ يضغط الإنسان على زر سينظف البيت وينضج الطعام وتغسل الثياب ويدفأ البيت في فصل الشتاء ويبرد في الصيف؛ وما أن يضغط على زر حتى تحرث الأرض فيلقي فيها البذور فيجني محاصيلها بالماكنة والحاصودة فيعلبها ويجهزها للاستهلاك و...

آنذاك يجلس الإنسان في موضعه وينعم بالرفاه والدعة ! لكنه غفل عن أنَّ إنسان الصناعة وحياة المكننة سوف لا يــتمتع بــهذه الرفاهية، بل سوف لا ينتهي هذا النطور التكنولوجي سوى إلى المزيد من التعقيدات والارباكات التي تكدر صفو الحياة، وسيلقي شبح «الحروب العالمية» بظلاله المرعبة على كافة مرافق حياته بما فيها قبطاع الصناعة بالشكل الذي يحيلها خراباً ودماراً! حينئذ يدرك مدى خطورة هذه الحياة! فإن كان الكلام في الماضي عن الحروب التي تؤدي بحياة بضعة آلاف من الناس، فالحديث اليوم عن حرب متوقعة أدنى نتائجها حيضارة العالم والمدنية والعودة القهقرى إلى العصر الحجري! وسيفهم تدريجياً أنّ المقررات السابقة لم تعد كافية لحفظ النجاحات الباهرة التي حققها في ميدان الصناعة والحضارة، ولابدّ من الانصياع لمقررات إضافية جديدة.

كما سيشعر شيئاً فشيئاً بأن «قيام الحكومة العالمية الواحدة» التي ستضع حداً لسباق التسلح المهلك والقضاء على أطماع الدول الكبرى وما تشيره من نزاعات وصدامات، سيكون «طسرورة» و «واقع لابد من تسحققه»، آنذاك ستزول هذه الحدود المصطنعة ذات الطبيعة المعقدة لتعيش البشرية برمتها تحت راية واحدة وتمارس حياتها في ظلّ قانون واحد جامع ا

وسيأتي اليوم الذي يتكامل فيه الشعور الاجتماعي والوعي لدى العالم ليرى بوضوح ذلك التوزيع الظالم للشروات بحيث ينعم البعض بالرفاهية وطيب العيش ويفرد فيه بعض الأماكن للحيوانات (كالكلاب والقطط) من قبيل المستشفيات والأطباء والمباني الشاهقة، بينما يأن البعض الآخر من الجوع والعطش والحرمان من أدنى متطلبات العيش ووسائل الحياة.

لا شك في أنَّ العالم لم ولن يذوق طعم الأمن والاستقرار إن ظلَّ مفتقراً

للنظام الذي يتكفل بالتوزيع العادل للثروات، وسوف لن يقتصر البلاء على البلدان الفقير، دون تلك الغنية. فإن بلغت هذه الأمور مرحلة الضرورة إئر اتضاح وظهور ردود الفعل المقيتة التي يفرزها الواقع الموجود وتنامي الشعور الاجتماعي العام، آنذاك ستكون الثورة والنهضة حسمية الوقوع، على غرار ما حصل في الماضى.

وعليه فإن «الالزام الاجتماعي» يعد العنصر الآخر الذي سيدفع بالمجتمع البشري شاء أم أبي نحو حياة مفعمة بالعدل والسلام، ويرسي قواعد الحكومة العالمية على أساس مشروع جديد.

# ملامح من الوعي الذاتي للناس: 🛫

كان الموضوع في أنّ القرائن الموجودة هل تشير إلى أنّ مستقبل العالم يتمثل في العدل والسلام أم الظلم والقضاء على الجيل الإنساني ؟

ظفرنا لحد الآن من خلال أربعة طرق على بعض الأدلة الواضحة التي تؤيد الاحتمال الأوّل، لكن قد يقال بالمقابل إن كان الأمر كذلك مالنا لا نرى في ظلّ هذه الأوضاع والحياة المعاصره ما يشير إلى أنّ البشرية تتجه نحو تحقيق الأهداف المذكورة، بل بالعكس ليس هنالك \_ وعملى ضوء الوضع القائم \_ سوى اليأس والاحباط ا

#### 8008

نحن بدورنا نقر بأن الأمر يبدو كذلك للوهلة الأولى، إلّا أنّ التأمل يفيد أنّ الإنسان المعاصر يحث الخطى باتجاه الهدف المـذكور وتـبدو مـلامح وعيه الذاتي على مستوى الفكر والحياة، رغم كلّ هذه الانتهاكات والاعتداءات والمظالم والدمار.

وبالرغم من أنّ هذه الخطوات ليست بالكبيرة، أو الجدية كما ينبغي، مع ذلك فهي طفرة جديرة بالاهتمام بالنسبة للاعداد الفكري للأجواء. وإليك بعض نماذج هذه القرائن:

## المتشكيل المجامع الدولية واعداد ميثاق حقوق الإنسان

نعلم أنّ الحرب العالمية الأولى والشانية أشبه شيء بحالة الجنون الادواري في العالم البشري، لكنها افرزت بعض العناصر التي تمدعو إلى الوعى واليقظة إزاء تلك الآثار السلبية المعيتة.

لقد تشكلت «عصبة الأمم» عقيب الحري العالمية الأولى، لكنها لم تلبث حتى تعالى زئير قذائف مدافع الحرب العالمية الثانية، ورغم قصر مدة تلك التجربة إلا أنها أدّت إلى تشكيل مرجعاً عالمياً يبدو أكثر رصانة من سابقه أصطلح عليه باسم «منظمة الأمم المتحدة» التي أصدرت تلك الوثيقة الرائعة «ميثاق حقوق الإنسان».

طبعاً لا ننكر أنّ أغلب مواده وفقراته من قبيل المثل المعروف لدينا «القط والجرس» ولا يمكن أن نظفر بمن يسعه تعليق الجرس على القط في الظروف الراهنة، مع ذلك لا يسعنا أن ننكر أيضاً كونه يشكل خطوة إيجابية رغم ما يكتنفه من نقص ومثلبة، وأنّ أغلب الناس تؤمن بصحة هذا الأسلوب وإن تعثروا في العمل، ولكم أن تلاحظوا الآن أليست هذه المواد التي سنوردها من الميثاق المذكور، هي تملك التي ذكرناها في الأبحاث السابقة ؟!

المادة الأولى ؛ جميع الأفراد يردون أحراراً إلى الدنيا، وهم أخوة في الحقوق والاعتبار، لكلّ منهم عقل وضمير، وينبغي أن يعامل بعضهم البعض الآخر بروح التاخي...

المادة الثالثة : لكلُّ حقُّ الحرية والحياة والأمن و...

المادة الخامسة: لا يحقّ لأحد أن يعذب آخر ويعامله معاملة سيئة وظالمة خلافاً للمبادئ الإنسانية.

المادة السادسة : ينظر القانون إلى كلّ شخص بصفته إنساناً إينما كان. المادة السابعة : الكلّ سواسية أمام القانون، ويتمتعون جميعاً بحماية القانون دون تمييز ويتساوون في الحقوق.

المادة السادسة والعشرون؛ لكلُ فردحقُ التربية والتعليم... وأن تكون غاية هذا التعليم إيصال الإنسان إلى التنمية والازدهار، ويراعي حقوق الناس وحرياتهم...

المادة التاسعة والعشرون: كلّ فرد مكلف إزاء المجتمع بـتوفير ممهدات حريته وتبلور شخصيته.

وأخيراً فإن المادة الثلاثين من الميثاق الممذكور تمغلق الطريق بموجه جميع المستغلين.

المادة الثلاثون: لا ينبغي تفسير أي من مواد هذا الميثاق بحيث يتضمن حقاً لدولة أو جمعية أو فرد من شأنه القضاء على الحقوق والحريات الواردة فيه.

نُذكَّر ثانية بعدم تفاؤلنا إلى هذا الحدَّ في أنَّ هذه الشعارات البراقة التي تسحر القلوب إنما تشبه إلى حدَّ بعيد وفـي ظـلَ الظـروف الراهــنة حـــلماً جميلاً بعيداً جداً عن التحقق الخارجي، لكن لا يسعنا بالمقابل إنكار هذه الحقيقة في أنّ الميثاق المذكور جعل البشرية تدخل مرحلة تاريخية جديدة.

نعلم أنَّ «منظمة الأُمم المتحدة» هي في الواقع بحكم «المنظمة الأمَّ» وقد انبثقت منها عدة شعب إحداها تتمثل في «مجلس الأمن».

الفارق بين هذا «الابن» وتلك «الأمّ» أنّه ليست لهذه الأخيرة من قدرة تنفيذية، ولا تعدو مقرراتها كونها سلسلة من الوصايا الرسمية لبلدان العالم. ومن هنا فإنّ بعض الأفراد المتشائمين لا يرى في هذه المنظمة الدولية سوى أنها «منبر خطابة» أو «صالة الخطاب العالمي» أو «البرلمان الحرّ» وما إلى ذلك من المسميات؛ لكن مهما يكن الأمر فهي تستبطن هذه الفائدة في اشتراك كافة بلدان العالم فيها في التصويت على أساس «التكافؤ والمساواة»، ولمقرراتها آثارها التقسية والمعنوية الواضحة لدى الشعوب والرأي العام العالمي. بينما يتمتع «مجلس الأمن» بقدرة إجرائية وتنفيذية كافية ؛ ولو أراد لاستطاع تفعيل قراراته، لكن ممّا يوسف له افتقاره للقدرة الكافية على التصويت والاقتراع؛ ذلك لتمتع الدول العظمى الخمس «أمريكا وروسيا والصين وفرنسا وبريطانيا» الدائمة العضوية بحقّ النقض «الفيتو» حيث يسعها احباط أي قرار لا يروق لها.

ولعلّ هذا الحقّ الذي خلفه الاستعمار إنما يــهدد هــذا المــركز الدولي ويعطل جميع مشاريعه وقراراته.

ونخلص ممّا سبق إلى أنّ هنالك مـؤسسة تـتمتع بـقدرة الاجـراء دون التصويت وأخرى تصوت دون أن تكون لها قدرة على الاجراء والتنفيذ ا لكن رغم كلّ هذه الاشكالات فإن هذه المنظمة الدولية وانجازاتها، وهذه الموسسة ذات الضجيج العالي والقليلة الأثر إن راعينا العدل والانصاف، استطاعت أن تقوم لحدّ الآن ببعض الأعمال المهمة حرغم صغرها وبغض النظر عن فاعليتها فإنّ صورتها الظاهرية هذه، دليل على تبلور أسلوب حديث من التفكير في العالم انطلق من مراحل «شبه جدية» أقرب شيء للعفوية والمزاح وتتحرك باتجاه مراحل أكثر جدية؛ بحيث تشعر جميع بلدان العالم رغم اختلافها في المذاهب والأساليب بحاجة إلى وجود هذه المنظمة، ولاترى صحّة تجاهلها.

### ٢-الحوار عن خلع الأسلحة

رغم أنّ هذا الموضوع لم يخوج لحد الآن من دائرة النقاش وعقد الاجتماعات واستهلاك الأوراق؛ وكلّ ما صدر لحد الآن من المنظمات العالمية لنزع الأسلحة إنما يدلّ على «اتساع سباق التسلح»، إلّا أن ترحيب عامة بلدان العالم بهذا الاقتراح يكشف عن ظهور اليقظة والوعي في الضمير العالمي؛ وعلى الأقل فإن كافة الدول الكبرى والصغرى وقفت على عظم حاجتها لكلّ هذه «الثروات» و «الأدمغة» لتوظف في «القضايا العمرانية» بدلاً من هدرها في صنع الآلات العسكرية مع ما تتطلبه من طاقات بشرية، فالكلّ يسعى على طريقته لينقذ نفسه من هذا الفخ الخطير، ولابدد أن تأتي الساعة التي تستغل فيها هذه الشروات الإنسانية والاقتصادية العظيمة لصالح البنى التحتية والمراكز الخيرية الضعيفة. لقد والاقتصادية العظيمة لصالح البنى التحتية والمراكز الخيرية الضعيفة. لقد عدمت إحدى مؤسسات الاحصاء العالمية بعض الاحصاءات الخيالية

بشأن الميزانية التي ترصدها كل دولة من الدول العظمى لجيوشها وجنودها ـ الجنود الذين يمثلون أعظم أعضاء المجتمع فتوة وحيوية ـ مع ذلك تشير الاحصائية المذكورة إلى وجود نزعة تمفكيرية إلى جانب ذلك البرنامج الفاحش، والتي تصرح باستحالة استمرار هذا البرنامج ولابد من إعادة النظر فيه.

وهذا بدوره يشكل خطوة أخرى نحو تحقيق ذلك الهدف العظيم.

### ٣ـهجوم السلام!

يتحدّث الجميع في عالمنا المعاصر عن السلام؛ حتّى طلاب الحرب! ذلك لأن النفرة من الحرب أصبحت شاملة عامة، وما زالت الصور المرعبة لآثار الحروب العالمية المدمرة عالقة في الذاكرة ولا يمكن نسيانها ا رغم أنّ التحمس للصلح والسلام ـكسائر معظم رغبات الإنسان ـلم تـتجاوز حدود الأمنية؛ وما زال يستغل هنا وهناك كشعار. مع ذلك فإن هذا الوضع ــ على كلّ حال \_ يشير إلى «عطش عام» إلى «ماء الصلح» من قبل الجميع. والواقع هو أنّ الناس تنظر إلى ذلك بصفته الركيزة الأساسية للنهوض بكافة مرافق الحياة، ولا سيّما بالنظر إلى أنّ الحروب الحديثه بـاهضة التكـاليف ومدمرة، فقد يعاني بلد من تخلف اقتصادي وعمراني لعشرات السنين إثـر بضعة أيّام من الحرب، ناهيك عن تكبده أفيدح الخسائر بالأموال والأرواح، ولربّما بلغت المليارات من الدنانير وآلاف القبتلي والجرحي. حقًّا لا ينبغي الاستخفاف بهذه الرغبة العامة؛ لأن كلُّ نـهضة وحــركة إنــما تنطلق بادئ الأمر على أساس كونها «أمنية» و«رغبة دون سند» أو «شعار

براق»، ومن ثمّ تتحول إلى «ضرورة» و«واقع قائم» يغير تــدريجياً أركــان المجتمع.

تفيد التقارير أن وقف إطلاق النار بين فيتنام وأمريكا نقض خــمسمئة مرة، لكننا رأينا في خاتمة المطاف كيف بلغ المرحــلة الجــدية والقــطعية، والضرورة التي ينبغي تحققها إنما تحققت بانتصار فيتنام.

### £-مشروع الحكومة الإسلامية <sup>ا</sup>

حظيَ هذا المشروع أخيراً بالكثير من الأنصار، وورد الحديث بشأنه في مختلف الأوساط، حتّى ذهب البعض إلى أنّ مشروع اللغة الدولية الذي أخذ يتنامى تأثيره ويتسع مؤخراً إنما يعد مقدمة لذلك المشروع الكبير. وهذا بدوره يمثل خطوة مؤثرة أخرى بغية بلوغ ذلك الهدف النهائي.

طبعاً ممّا لا شك فيه أنّ التوجّه الراهن للعالم في ظلّ هذه الظروف لا يبدو مستعداً لمثل هذه الحكومة؛ ذلك لأن قضية الاعراق السوداء والبيضاء لم تحل في المجتمع الذي يعد مدنياً متحضراً كالولايات المتحدة، وما زال السود (الزنوج) يأنون في هذا المجتمع من التمييز العنصري المقيت. وما زال النظام العنصري في جنون أفريقيا يحظى بدعم الدول العظمى، وما زالت الهوة قائمة بين الفئات الشلاث «المتخلفة» و«السائرة نحو التنمية» و «النامية» بل تعمقت أكثر فأكثر.

لكن بالرغم من كلِّ ذلك ـ كما قلنا ـ فإن سعة هذه الأفكار وانتشارها

١. لابدً من الالتفات إلى أنّ هذا الكتاب ألّف قبل الثورة الإسلامية الايرانية.

واستيعابها من قبل أغلب قطاعات العالم وإن لاح في الأفق البعيد، إلّا أنّــه دليل حي على نضج الاستعداد الروحي والفكري والاجــتماعي لتــحقق العدل والسلام العالمي.

#### ಜುಡ

ناهيك عمّا أوردنا فإنّ بعض القرائن الأخرى هنا وهنالك في المجتمعات البشرية من قبيل «السوق المشتركة» و «المحافل الدولية الكبرى» وكافة اشكال النزوع نحو الحياة الجماعية والجنوح نحو الوحدة، تشير جميعاً إلى أنّ العالم قطع مسيرة طويلة نحو الهدف المذكور؛ ويبشرنا في خاتمة المطاف ببلوغ هذا الهدف.

8003

مرز تحت تا كامية زر صوب وي

### القطرة و«العدل والسلام العالمي»

يمكن دراسة كل قضية من خلال طريقين؛ «العقل» و«العاطفة والفطرة» والفطرة هي الالهام والادراك الباطني الذي لا يحتاج إلى الدليل، أي يقره الإنسان ويؤمن به دون قيام الدليل والبرهان. وربّما تكون هذه الالهامات الباطنية أعظم أصالة من أحكام العقل، حيث هذه ادراكات ذاتية، وتلك معلومات اكتسابية.

ويصطلح عادة على هذه الالهامات لدى الحيوانات بـ «الغريزة»؛ ولهذه الغرائز قاعدة عريضة في الحيوانات إلى جانب دورها المهم؛ بـل يمكن القول إنّ المحور الأصلي لحياة الحيوانات إنما يستند إلى الغرائز.

وقد تكون انعكاسات هذه الغرائز على درجة من الدهشة بحيث يشعر الإنسان إزائها بالعجز رغم امتلاكه لكلّ هذه الوسائل الصناعية المتطورة والأدوات الالكترونية المعقدة. مثلاً، كثيرة هي الحيوانات والحشرات التي تتحسس وضع الجو، لعلّ ذلك أحياناً ليوم واحد وأحياناً أخرى لستة أشهر، بل قرأت في صحيفة أنّ نوعاً من الجراد يتكهن بأوضاع الجو قبل سنة، حقاً أنّه لمن المثير للدهشة أنّ إنسان عصر الفضاء ورغم كلّ ما

يمتلكه من أجهزة دقيقة صنعت لأجل التكهن بالأنواء الجوية، ونصبه لكلّ المراصد في مختلف المناطق وإعداده للخرائط الجوية وما يرصد لها من ميزانية ضخمة لا يسعه التكهن بهذه الأوضاع لأكثر من ست ساعات، وبالعبارات التالية المذبذبة:

> غائم جزئي. غائم تماماً.

مع احتمال زبخات مطر.

ولعلَّه يكون مصحوباً بمطر شديد.

ويحتمل أن يكون صحواً ومشمساً ا...

أمّا تلك الحشرة العالمة بالأنواء الجوية فهي تتكهن بالأوضاع قبل ستة أشهر ودون الاتصال بسائر الحشرات؛ أي تتنبئ بأوضاع الشتاء في فـصل الصيف وتعد نفسها للتكيف مع تلك الأوضاع ....

ولعلّ سبب قلة معلومات الإنسان الفطرية مقارنة بسائر الكائنات الحية إلى الحيز العظيم من القدرة العقلية المودعة لديم والتي يمكنها معالجة نقصه في سائر المجالات؛ لكن على كلّ حال فإن الإنسان يستلهم من هذه الفطره في تلبية حاجاته الضرورية وشؤونه المعاشية في حياته، ولهذا السراج دوره في ارشادنا إلى مسيرتنا القادمة.

#### ಶುಡ

والسؤال الذي يبطرح نفسه هنا: همل لهذه الالهامات الفطرية أن تساعدنا بشأن ما نحن بصدده، أي نهاية العالم بالحرب وسفك الدماء والظلم والجور أو قيام حكومة العدل والسلام والأمن أم لا؟ الجواب بالايجاب عن هذا السؤال؛ فهنالك قرينتان مهمتان يمكنهما ارشادنا إلى هذه الحقيقة :

### ١ـحبّ العدل والسلام

هنالك حبّ للعدل والسلام؛ والكلّ يسعى إلى عالم يسوده هذان الركنان؛ رغم يتلذذ بالعدل والسلام؛ والكلّ يسعى إلى عالم يسوده هذان الركنان؛ رغم كلّ الخلافات السائدة بين الشعوب من حيث أسلوب التفكير والسن والآداب والعادات والتقاليد والمدارس والمذاهب والنزعات والرغبات؛ فالجميع مغرم بالعدل والسلام دون استثناء، ولا أظن هناك دليلاً أعظم من كون القضية فطرية؛ فالمفروغ منه أنَّ شمولية وعمومية المتطلبات دلالة على فطريتها.

فهل هذا عطش كاذب؟ أم أنّه حاجة حقيقية تهتدي إليها الفطره بمعونة العقل، ليؤكد ضرورتها الملحة؟ (ينبغي التأمل).

أفلا يدلَّ عطشنا الدائمي على وجود الماء في الطبيعة، ولو لم يكن للماء وجود خارجي فهل من وجود في باطننا للعطش والرغبة فيه؟ إنـنا لنصرخ، ونتأوه، وتتعالى أصواتنا في طلب العدل والسلام؛ وهذا دليل على تحقق هذه الرغبة في خاتمة المطاف وتطبيقها في العالم.

ليس هنالك أصلاً من مفهوم للفطرة الكاذبة، ذلك لأننا نعلم أنّ الخلق وعالم الطبيعة وحدة واحدة متصلة، وليست مركبة من سلسلة مـوجودات منفصلة عن بعضها البعض الآخر.

الجميع بمنزلة شجرة عظيمة امتدت أغصانها العملاقة لأنحاء الوجود،

وربّما كانت هنالك مسافة تقدر بملايين السنين الضوئية بين غـصنين مـن أغصانها أو حتّى بـين بـذورها، إلّا أنّ هـذه المسـافة ليست دليـلاً عـلى انفصالها وتفككها، بل تعد من خصائص سعتها وعظمتها.

إنّ كلّ جزء في هذه الوحدة العظيمة دليل على الكلّ، وكلّ فرع مرتبط بالآخر، وردود أفعالها مرتبطة مع بعضها؛ وكلّ واحدة قرينة على وجود الأخرى، والجميع يسقى من جذر واحد. وعلى هذا الأساس فإن «كلّ عشق أصيل وفطري يحكي عن وجود معشوق في الخارج وأنّه جذبة والدفاع نحوه، و «العشق» الذي لا مكان لمعشوقه سوى في عالم الرؤيا هو وعشق مزيف، وليس للزيف من مكان في عالم الطبيعة؛ والانتحراف عن مسار الخلق فقط من شأنه استبدال الموجود المزيف بواقع أصيل. (ينبغي التأمل).

على أيّة حال فإن فطرة الإنسان تُنادي بـوضوح أنّ العـدل والسـلام سيعم العالم في نهاية المطاف وينهار الظلم والجور، فهذه حــاجة إنســانية مطلقة.

### ٢-الانتظار المطلق للمنقذ

يبدو أنّ الجميع متفق على أنّ كافة شعوب العالم تنتظر زعيماً شورياً عظيماً اصطلحت عليه باسم معين، إلّا أنّهم يتفقون جميعاً على صفاته الكلية ومبادئ ثورته. وبناءً على ما تقدّم فإنّ قضية الإيمان بظهور المنقذ والمصلح المطلق الذي يعالج أنين البشرية ويضع حدّاً لمعاناتها لا يقتصر على المسلمين أو بعض المذاهب والمدارس الشرقية؛ بل تفيد «الوثائق

والأدلة» أنّ هذه الفكرة قديمة ومتأصلة لدى جميع شعوب الشرق والغرب، وإن تأكدت هذه القضية لدى بعض الأديان كالديانة الإسلامية. وهذا دليل آخر وشهادة حية على كون هذه المسألة فطرية.

ونشير هنا بصورة مقتضبة إلى نماذج هذا الاعتقاد لدى الأمم والشعوب من أجل غايتين؛ الأولى: الالتفات إلى عمومية هذه المسألة، والأخرى: الالتفات إلى المبادئ المشتركة بشأن مشاريع ذلك المصلح الكبير لدى جميع تلك الأقوام.

ಶುಡ





# الشعوب والمصلح العظيم

مشروع المصلح في كتب الزرادشت:

١ ــورد في كتاب «زند» بعد الصراع الأبدي بين الأخيار والأشرار:

«آنذاك يكون النصر للاخيار، ويقضون على الأشرار...

وما أن يتغلب الأخيار حتى تتحقق السعادة في العالم وينعم بنو آدم بالخير والرفاه».

٢ ـروى «جاماسب» في رسالة سفره عن زرادشت أنّه قال:

«يخرج رجل من أرض تازيان... رجل عظيم الرأس والبدن وطويل الساق ويتجه إلى ايران بجيشه الكبير ودين جده فيملأ الأرض عدلاً.

نماذج هذا الاعتقاد في كتب الهند والبراهمة».

١ ـ جاء في أحد الكتب الهندية «وشن جك»:

«ستعود الدنيا آخر الأمـر إلى رجـل يـحب الله ومـن خـاصة عـباده.

وأسمه مبارك وميمون»!

۲ \_كما جاء في كتاب آخر اسمه «ديده»:

«سيظهر آخر الزمان بعد خراب الدنيا ملك هو إمام الخلق. واسمه

منصور يستولي على جميع العالم ويلحقه بدينه».

٣ ـ وورد في أحد كتب البراهمة «دداتك» وهو من الكتب المقدسة :...
 «سيظهر رجل الحق ويسيطر على مشرق العالم ومغربه ويهدي جميع الخلائق».

# ٤ ــوجاء في كتب الهنود «باتيكل» :

«إن انتهى النهار وتجددت الدنيا القديمة وأصبحت حية وظهر صاحب الملك؛ أحد أبناء إمامي العالم أحدهما ناموس آخر الزمان، والآخر يدعى بشن واسم صاحب الملك «المرشد»، هو الملك حقاً والخليفة الذي يلي الحكومة وله معجزات كثيرة».

# ٥ ــوورد في كتاب «باسك» من كتب الهنود:

«تؤول الدنيا إلى ملك عادل في آخر الزمان هو إمام الملائكة والجن والانس؛ والحقّ معه، ويستخرج ما في البحار والجبال ويسنبئ عن السماء والأرض، ولم يرد الدنيا أعظم منه».

قبسات من كتب العهد القديم (التوراة وملحقاتها):

۱ ـجاء في كتاب «مزامير داود» المزمور ٣٧:

«... لأنه سينقطع الأشرار، وسيرث المتوكلون على الله الأرض، سوف لن يكون هناك شريراً بعد مدة قليلة، ستتأمل مكانه وليس فيه، أما الحكماء (الصالحون) فسيرثون الأرض».

٢ ـ كما ورد في المزمور المذكور الجملة ٢٢:
 «سيرث الأرض مباركو الرب وسينقطع ملمونوه».

٣ ـ وجاء في الجملة ٢٩ من المزمور السابق:

«سيرث الصديقون الأرض ويسكنون فيها إلى الأبد».

٤ ـ وورد في الفصل السابع من كتاب النبي «حبقوق» :

«... وإن تأخر، فانتظره.

لأنه سيأتي وسيتوقف

بل سيجمع حوله جميع الأُمم

ويعدّهم جميعاً لنفسه».

ه ــونقرأ في كتاب «النبي أشعياي» الفصل ١١ في بحث كله تشبيه:

«وستظهر نبتة من جذع يسي وينتصب فرع من فروعها.

سيحكم الذليلون بالعدل والقسط. فالعدالة محور الحكم.

وستعيش الشاة إلى جانب اللنب...

والطفل الصغير سيكون الراعي ...

وسوف لن يكون هنائك فساد وضرر في جميع أرضي المقدسة... لأن الأرض ستمتلئ من علم الله، كالمياه التي تملاً البحار».

العلامات في كتب العهد الجديد (الاناجيل وملحقاتها):

۱ \_جاء في الفصل ۲٤ من انجيل «متى»:

«حيث يأتي البرق من المشرق ويظهر في المغرب، هكذا سيكون قدوم ابن الإنسان... سيرون ابن الإنسان كيف سيقف بقدرته وجلال عظمته...

١. يسي بمعنى قوي اسم والد داود (نقلاً عن القاموس المقدس).

وسيبعث بملائكته (أصحابه) وسيجمع هؤلاء أولياءهم».

٢ \_وورد في الفصل الثاني عشر من انجيل «لوقا»:

«اعقدوا أحزمتكم وأضينوا مصابيحكم وكونواكمن يستظر سيده، حتى تفتحوا له الباب متى جاء ودق بابكم».

عقيدة الصينيين والمصريين وأمثالهم بهذا الشأن.

١ ــجاء في ص ٤٧ من كتاب «علامات الظهور» (تدوين أحد أصدقاء صادق هدايت»:

«إنَّ القسم الأعظم من المتون البهلوية المترجمة لدى «صادق» بشأَن الظهور وعلامات الظهور، والواقع لو التقتنا إلى جميع المتون لديه لقلنا: لكافة هذه المتون صبغة دينية.

.. موضوع الظهور وعلامات الظهور موضوع يحظى بأهمية خاصة لدى جميع المذاهب العالمية ويسب قول وصادق»: بغض النظر عن المقيدة والإيمان التي تعد أساس هذه الأمنية فإن كلّ فرد حريص على مصير البشرية وينشد تكاملها المعنوي، حين يصاب باليأس من كلّ شيء ويرى البشرية غافلة وتتجه نحو الفساد والانحطاط وتتمرد على الله ولا تمتثل أوامره رغم كلّ هذا التطور الفكري والعلمي المدهش، فإنّه يتوجه إلى الله بوحي من فطرته اللااتية ويسأله رفع الظلم والجور والفساد. ومن هنا فقد عاش العباد على مرّ العصور والدهور انتظار المصلح العالمي ولا تقتصر هذه الرغبة على اتباع الديانات الكبرى كالزرادشتية واليهودية والمسيحية والإسلامية؛ بل وردت في الكتب القديمة للصينيين وعقائد الهنود، والبلدان الاسكندنافية، حتى لدى قدماء المصريين، بل حتى أهل المكسيك وأمثال تلك الأمم».

جدير ذكره أن كتاب «زند، وهو من يسن» وسائر الكتب الزرادشتية ومسنها البابان الأخيران من رسالة جاماسب تشتمل على النبوءة الزرادشتية على لسان جاماسب الحكيم به «كشتاسب» الملك آنذاك اعتنق الزرادشتية المتعلق بموعود آخر الزمان، ترجم من قبل صادق هدايت من البهلوية إلى الفارسية ونشر من قبل حسن قائميان رفيق هدايت بعنوان «علامات الظهور».

### قبسات من عقائد الغرب بهذا الشأن:

١ ـ إنّ الاعتقاد بظهور المنقذ العظيم وفناء الظلم والجور عن الناس واقامة حكومة الحقّ والعدل لا تقتصر على الشرقيين والمدارس الشرقية؛ بل هو اعتقاد عام وعالمي انعكست أبعاده في مبادئ الأقوام المختلفة، وكلّ ذلك يفيد هذه الحقيقة وهي أنّ لهذه العقيدة العريقة جذور في الفطره البشرية وفي دعوة جميع الأنبياء.

ذكر في كتاب «اطلالة على الزعامة» ضمن بيان وجود انتظار ظهور منقذ عظيم لدى مختلف المجتمعات الغربية واستفادة بعض الأفراد من هذا الانتظار العام، أسماء خمسة أفراد من الأدعياء نهضوا من بريطانيا هم: «جيمس نايلور» و«يوحنا سوثكات» و«ريتشارد برادرز» و«جون نيكولستام» و«هنري جيمس برينس»، كما نقل عن «برنارد باربر» عالم الاجتماع الامريكي في رسالته «نهضة المنقذ» وجود مثل هذا الاعتقاد حتى لدى زنوج أمريكا وقال:

«إنّ هذه العقيدة شائعة بين قبائل الزنوج الأمريكيين... أنّه سيظهر يسوماً ذلك الرجل ويدخلهم جنّة الأرض... وقد أحصى التأريخ

الأمريكي لما قبل سنة ١٨٩٠ أكثر من عشرين نوعاً من هذه النهضات». ذكرنا سابقاً في بحثنا بشأن كتاب «علامات الظهور» أنّ آثار هذه العقيدة موجودة بين الشعوب الاسكندنافية والمكسيك وأمثالهم ١.

ويتبين ممّا ذكرنا \_وسائر الشواهد والقرائين النبي لم نبوردها رعباية للاختصار \_أنّه ليس هنالك منطقة معينة لهذا الانتظار؛ فه هو انتظار عبام وشامل وعلى نطاق عالمي وبالتالي شاهد على فطرية هذه العقيدة.

وسنرى سعة كبيرة لهذه العقيدة في الأبحاث القادمة تحت عنوان ظهور «المهدي» في العقائد الإسلامية، مع كونه تشكل عقيدة أساسية.

وكما سنرى كيف أسهم الإيمان بهذه الحقيقة الفطرية المسؤيدة بالعقل في طرد غيوم اليأس وسحب الاحباط عن سماء روح الإنسان، وجند طاقاته وأعده لمستقبل مشرق وزاهر، لتكون

القوى أعظم استعداداً، *مُرَّرِّمِّةِ تَرَيُّوْ وَمُرَّمِّةِ وَمُوْسِيرُ مِنْ وَهُوَ وَمُرْسِيرُ مِنْ* والأفكار أكبر يقظة،

والاستعدادات أشمل،

والنهضات أسرع،

والعشق أعمق،

وكيف مهد السبيل لمجتمع إنساني بمعنى الكلمة؛ المجتمع الذي تذوب فيه مفردات الظلم فتنطفىء جذوة تاره، والتمييز المنصري وما إلى ذلك من المصائب.

#### ജശ

١. استعنا في هذا البحث ببعض الكتب ، «علامات الظهور» و«براعهم الأمل» و«اطملالة على الاعامة».

# النمضة العالمية





Ą

### نهضة أم إصلاحات تدريجية

كان البحث لحدّ الآن أنّ الإنسان ينظر بعين الأمل إلى مستقبل مشرق على ضوء نداء العقل وإلهام الفطرة، المستقبل الذي يفرق كثيراً عن اليـوم، والذي ستنعدم فيه كافة السحب السوداء،

ولكن يرد هنا هذا السوال؛ هل سيتم هذا التغيير من خلال الاصلاحات التدريجية أم بواسطة النهضة والنورة؟

أساساً ـ وبصورة عامة ـ ليست هنالك فكرة واحدة لدى العلماء في السبيل الذي تتم من خلاله الاصلاحات الاجتماعية، فالبعض يقول بالاصلاحات التدريجية، وبالمقابل هناك البعض الآخر وهم الشوريون الذين لا يرون امكانية حدوث أي تغيير جذري في أوضاع المجتمع البشرى دون النهضة.

يعتقد هؤلاء أنَّ التغيير الذي يصيب الطبيعة إنما يقوم على أساس قفزة ونهضة، ولا جدوى من التغييرات التدريجية «الكمية» والتي تتخذ صيغة وكيفية» وتنقلب ضدها لأدنى نهضة. وقد أورد أصحاب هذه الفكرة وفي كافة التغييرات الاجتماعية عدة دوافع وعناصر في كيفية النهضة وتغيير

المجتمعات، تفتقر جميعها للدليل، ولا تنطبق على القضايا التأريخية والشواهد العينية، مع ذلك لا يمكن انكار فاعلية هذه الفكرة في عدة ميادين.

### توضيح ذلك:

الذي يبدو أقرب إلى الواقع أنّ درجات الفساد في المجتمعات متفاوتة؛ فالموضع الذي لم يستشر فيه الفساد، يمكن للإصلاحات التدريجية أن تكون أساس التغيير فيه,

بينما لا جدوى من التغيير في المواضع التي تتسع فيها رقعة الفساد سوى من خلال النهضة الشاملة ليمكنها التغلب على الارباكات.

وكأن الأمر أشبه ببناء عظيم يراد ترميمه بالتعمير التمدريجي واعادته إلى سابق جماله؛ أما حين يتحطم البناء من الأساس وتشرف أسسه على التآكل، فليس هنالك من سبيل سوى هدمه من الأساس واعادة بنائه.

ولدينا عدة شواهد على صحّة هذا الاعتقاد:

١ ـ توضع الاصلاحات التدريجية دائماً على تلك الأسس القديمة ويتوقف تأثيرها على سلامة الأسس، وبعبارة أخرى فإنّ النماذج والضوابط في «الإصلاحات» هي تلك النماذج والضوابط القديمة، وهي مجدية في المواضع التي تكون فيها النماذج سالمة، وإلّا ليست هنالك من ثمرة، ذلك أنّ الدار خاوية من الأساس. وهنا ينبغي البحث عن نماذج جديدة والتعامل مجدداً مع القضايا الأساسية باتجاه التغيير.

٢ ـ غالباً ما تنشأ الإصلاحات التدريجية من خلال الطرق السلمية،
 وتعتمد عادة على «المنطق» في أغلب المواقع، ويتوقف تأثيرها عملى

الاستعداد الفكري للمجتمع، وإلاّ فلابد من اللجوء إلى الشورة على أنسها تمثل منطق القوة، وإن كان للمنطق دوره البارز في التحولات الشورية، إلاّ أنّ الحرف الأوّل والأخير للقوة الثورية. فالاستعانة بالأساليب غير الثورية في المجتمعات التي تجذر فيها الفساد، تؤدي إلى تحصن عناصر الفساد إزاء الإصلاحيين والتسلح بالوسائل المتاحة لمواجهة أسلحة الاصلاح. بالضبط كالمكروب القوي الذي يتحصن تجاه الاستعمال التدريجي بالضبط كالمكروب القوي الذي يتحصن تجاه الاستعمال التدريجي الدواء ويواصل نشاطه، ولا يمكن القضاء عليه سوى بهجوم خاطف لذلك الدواء الدواء السبعوم خاطف لذلك

٣ ـ تستحوذ العناصر الفاسدة المقتدرة المضادة للإصلاح في المجتمعات التي تجذر فيها الفساد على كافة المراكز الحساسة في المجتمع ويستطيع هذه العناصر اجباط كل مشروع إصلاحي تدريجي بسهولة؛ إلا أن تُباغت ويقضى عليها بحركة ثورية قبل أن يأخذ حذرها وتتجمهر وتتجهز!

٤ ـ لا يمكن الابقاء على القوى الثورية والإصلاحية وديمومة فاعليتها وتحمسها لمدة طويلة، وما لم تستثمر طاقاتها في الموقع المناسب فلربما تضيع جهودها على مرور الزمان وتفقد حيويتها؛ فتتاح الفرصة للعناصر المضادة باختراق صفوفها بالتدريج، وعليه فلابد من الاستفادة القصوى حين ممارسة الإصلاحات الشاملة من هذه العناصر وبالسرعة الممكنة.

هـيشير التاريخ أيضاً إلى أن هذه الطائفة من المجتمعات لم تنتظم من خلال الإصلاحات التدريجية، بل تم إصلاحها عن طريق الثورة والنهضة.

وقد اعتمد الأنبياء العظام وقادة الاصلاح الأسلوب الشوري في مواجهتهم لمثل هذه المجتمعات، وقد استماتوا في ميادين الجهاد بعد أن جندوا كلّ قواهم وطاقاتهم في هذا المجال.

وخير مثال على هـوًلاء الشـوريين الأبـطال أنـبياء الله نــوح ومــوسى وعيسى وإبراهيم وفي مقدمتهم نبي الإسلام سلام الله عليهم جميعاً.

كما عرف بالثورية سائر العظام من الرجال والنساء الذين مارسوا مهمة الاصلاح وغيروا مسيرة مجتمعاتهم. وهذا بحدّ ذاتم دليل حي على أنّ إصلاح مثل هذه المجتمعات لا يتم سوى من خلال الثورة.

#### 8008

ويبدو الأمر أكثر وضوحاً بالنسبة لمعارسة الاصلاح العام لأوضاع العالم والاطاحة بالنظام المعاصر القائم على أساس الظلم والجور وارساء قواعد نظام عادل خال من كل هذه المفاسد، فإذا كان الأمسر كمذلك فأنمى للإصلاحات التدريجية أن تمقوم بهذه المهمة في ممارسة التغييرات الشاملة ؟!

هنا لابدٌ من القول:

إذا أريد لعالمنا المعاصر المليى، بالظلم والجور والفساد أن ينقذ من هاوية الفناء والعدم فليس هنالك من سبيل سنوى قبيام الشورة الشاملة. الثورة على جميع المستويات:

الثورة عملى المستوى الفكري والشقافي والأخملاقي والاقستصادي والسياسي، وفي مجال القموانمين والمشماريع، وإلّا فمليس همنالك سموى السقوط في النيران المحرقة لحرب عالمية شاملة.

### الثورة المادية أم المعنوية؟

البحث الآخر الذي يتمم البحث السابق: بالاستناد إلى الأدلة العديدة التي تبين مسيرة الحياة البشرية في خاتمة المطاف إلى العدل وانقشاع سحب الظلمة من سماء الحضارة البشرية، فانه يرد هذا السوال: أنّ هذه الثورة الشاملة التي ستنفذ هذا المشروع تحصل من خلال تكامل القوانين المادية أم ينبغي أن تحقق ذلك الهدف بالاستعانة بالمصادر المعنوية ؟

بعبارة أخرى، هل يسع هذه الحياة أحادية الجانب وتكاملها تسحقيق الهدف المذكور، أم لابدً من التكامل الشامل والتام بحيث يتم: إحياء القيم والمثل الإنسانية.

تفعيل المسائل الأخلاقية بشكل واسع.

إنعاش الإيمان والعاطفة بزر ترت كالمتراض والعاطفة برات المان والعاطفة المرات ال

والسيطرة من خلال ذلك علَى طغيان الحياة المادية ؟

يشير التمعن في الجذور الرئيسية للبؤس والشقاء والارباك الراهن إلى أن تكامل هذا الوضع هو في الواقع تكامل التعاسة، ومواصلة هذا الطريق ستكون مواصله الازمات.

### وذلك لما يلي:

إن أعدل أساليب الحكم في عالمنا المعاصر هو أسلوب الحكومة الديمقراطية (حكومة الشعب لنفسه بنفسه) والذي لا يطالعنا منها في أغلب مناطق العالم سوى اسمها.

ولو افترضنا أنّ هذا النظام طبق بمفهومه الواقعي في كافة أنحاء العالم، فانه سيخلف العديد من المعضلات.

توضيح ذلك:

تفيد الدراسة الإجمالية أنّ في العالم أربعة أنواع من الحكومات هي:

١- الحكومة الاستبدادية (في صورتها الحقيقية) المراد حكومة استبداد فرد يعلم وضعه في الماضي والحاضر، ويمكن القول باختصار: إنّ كلل بؤس وشقاء وعبودية وتخلف أصاب الإنسان إنما أفرزته هذه الحكومة المقيتة.

Y-الحكومة الاستبدادية (بلباس الديمقراطية) أي تلك الحكومة الفردية المستبدة والجبارة الطاغية التي تتمشدق بالديمقراطية وتحاول محاكاتها في انشاء الحزب والمجلس المزيف! الحزب والمجلس الذي تعد قائمة أعضائه سلفاً وهكذا سائر العناصر الذين يهوهلون للقيام بموظائفهم من خلال ظهورهم على مسرح الأحداث. طبعاً يجلسون معاً خلف الكواليس يشربون ويأكلون ويمرحون ويمزحون، وحين ينظهرون يتخذ أحدهم موقف المعارض والآخر الموافق، هذا من التيار المحافظ وذلك من التيار المعتدل ويفتعلون بعض الأزمات فيما بينهم بغية خداع العوام الذين لم تعد تنطلي عليهم هذه الألاعيب، بل يلجأون أحياناً إلى بعض الحركات العنيفة لإكمال الخطة.

لم يكن لهذه الحكومة من وجود في التاريخ الماضي وذلك لبساطة ووضوح الناس والحكّام وربّما لم يكن يسع عقولهم عرض الاستبداد في إطار الديمقراطية.

فقد ظهرت هذه الحكومة في عصرنا؛ عصر النفاق وتنغيير المنواقسة والثمرة المرة التي ترتدي حلة اليوم بينما قعود نواتها إلى الماضي، ولا هم لهذه الحكومة سوى تأخير عملية انقاذ الشعوب ممّا هي عليه وتـحريرها من قيودها.

٣- الحكومة الاستبدادية الجماعية (دكتاتورية البرولتاريا) لم تكن هذه الحكومة بهذا المضمون في الماضي وهي وليدة عصر اتساع حياة المكننة وتقتصر على البلدان الشيوعية التي تتزعم فيها البرولتاريا (طبقة العمال) دفة الحكم، وتحقق تطلعاتها في كافة المجالات تحت راية الماركسية.

ورغم أنّ الماركسيين هم الذين اختاروا عنوان دكتاتورية البرولتاريا كشعار لحكومتهم، لكن وبغض النظر عن المفاهيم الكامنة في هذا العنوان لابدً من الوقوف على هذه القضية وهيي

هل طبقة البرولتاريا تحكم هذه المجتمعات أم أعضاء اللجنة المركزية للحزب والأمين العام لهذا الحزب؛ الحزب الذي ينفتقر إلى الشمولية وتغيب فيه الانتخابات الحرة وليس فيه سمة من ديمقراطية، أما استبداد قادة الحكومة واللجوء إلى العنف ومصادرة حرية الآخرين، فليست بالأمور الخافية على الآخرين.

ولو تأملنا التاريخ وما حفل به من حكّام مستبدين وطغاة، وحقب عانى فيها الناس من صنوف العذاب لتقدم كلّ من إستالين وخروشوف وماو قافلة أولئك الحكّام. صحيح أنّ زعماء هذه المجتمعات خطوا خطوات مؤثرة باتجاه توزيع الثروات، وصحيح أنّهم وضعوا حدّاً لعصور الأثرياء الخرافية، ولكن هل يمكن غض الطرف عن هذه الحقيقة الناصعة وهي أنّهم ينفقون المليارات من ثروات بلدانهم لترسيخ دعائم حكومتهم، ويفعلون دون وازع كلّ ما يروق لهم، ويسلبون شعوبهم حق ابداء الرأي

والنقد والتظاهر والاحتجاج وكافة أنواع الاستجواب.

3-الحكومة الديمقراطية (في صورتها الحقيقية) يمكن ايجاز مفهوم هذه الحكومة التي تمثل أرقى أنواع الحكومات المعاصرة والتي يتباهى بها أغلب القادة والزعماء، في عبارة قصيرة وهي: يبدو أنّ الشعب بجميع طبقاته يستطيع ظاهراً في ظلّ هذه الحكومة أن يبتقدم بكلّ حرية إلى صناديق الاقتراع ويصوت لصالح ممثليه، فيفوض مصيره ومستقبله لعدة سنوات دوفق ضوابط معينة دلهؤلاء الأفراد. ولهؤلاء الأفراد من خلال تبادل وجهات النظر والمشورة أن يسنوا بعض القوانين التي يعتقدون أنها تتكفل بحفظ مصالح الآخرين.

وقد ينتخب رئيس السلطة التنفيذية من قبل هؤلاء الممثلين أحياناً، وأحياناً أخرى ينتخب مباشرة من قبل الشعب ليكون رئيساً للـوزراء أو رئيساً للجمهورية.

### مثائب الحكومة الديمقراطية:

رغم الامتيازات التي تطبع هذه الحكومة، إلّا أنّ التعمق فسيها والتأمــل يجعلنا نقف عــلى صــورتها المــرعبة والتــي تــناقض صــورتها الظــاهرية الجميلة، لما يلى:

ا الاستغلال الطبقي الحصيله الأولى لهذه الحكومة، أي حكومة «الأكثرية» بالنظر إلى أنّ الإقلية ليست عدداً قليلاً من الأفراد على الدوام وزهيدة بحيث يمكن اهمالها في الحسابات الفئوية أنها تسمح بالاستغلال الجماعي ويجيز لواحد وخمسين بالمئة من شعوب العالم

فرض أفكارهم وتطلعاتهم على تسعة وأربعين بالمئة من سائر الناس؛ حيث تغيب مصالح وحقوق شريحة واسعة من الشعب بغية حفظ منافع شريحة أخرى تمثل الأكثرية وقد لا تزيد سوى بنسبة اثنين أو واحد بالمئة على الأقلية.

وهذه في الواقع ضربة مهلكة إلى العدالة والحرية في عالم البشرية والتي تتم في ظلّ أرقى أشكال الحكومة.

٧- الأقلية في صيغة الأكثرية - الأسوأ من ذلك ما في هذه الحكومة التي تلبس فيها «الأقليات» ثوب «الأكثرية» وتفرض عليها آراءها؛ فأصحاب «الثراء» و«الاقتدار» إنما يغسلون أدمغة الأكثرية ويمهدون الأجواء أمام تحقيق أطماعهم ومآربهم ليأتوا بحكومة لا تغطي سوى متطلبات ومصالح الأقلية المستكثرة من خلال سيطرتهم على وسائل الارتباطات وإعدادهم لبعض الفئات وتغذيتهم بأهدافهم ومشاريعهم وخططهم واستحواذهم على وسائل الإعلام المرئية والمسموعة والصحافية.

ومن هذا فليس هذاك ما يدعو إلى الدهشة أن نرى في البلدان التي تدار من قبل هكذا حكومة، أن تكون الحكومات «عادة» مسئلة وراعية لمصالح البورجوازيين وكبار الرأسماليين (رغم وجود الانتخابات الحرة ظاهراً والمشاركة العامة للناس في التصويت). طبعاً إن استطاعت الأكثرية أن تُنحّي هذه الفئة بادئ الأمر عن السلطة ومن شمّ تجري الانتخابات، فربّما تتمكن الأكثرية الحقيقية من زعامة الشعب، إلّا أنّ هذا العمل يبدو محالاً ينبثق من الدور والتسلسل كما يصطلح على ذلك في الدين.

ولو استطعنا توجيه حكومة الأكثرية الواقعية للأقلية بنحو معين. فمن

المسلم أنّه ليس هنالك من توجيه لحكومة الأقلية المستغلة للأكثرية المستغلة.

٣-عدم التساوي في ظروف المساواة الكل فرد في أية ظروف رأي في ظل هذا النظام الحكومي، أي:

هناك مساواة تامة بين العالم الفاضل والفرد الأمّي الجاهل وكذلك بين السياسي الحاذق والرصين والوطني والفرد الساذج والخمام، والإنسمان العفيف الطاهر مع السارق الجاني...

وهذا ظلم فاحش، ذلك لأن أحدهما يعدل نظيره ألف مرة في صنع المستقبل وتقرير المصير. صحيح إننا إن أردنا أن نميز الأفراد نصطدم بفقدان المعيار والضابطة الواضحة، ولكن مهما كان الأمر فهذا نوع من العجز تختزنه طبيعة الحكومة الديمقراطية المادية الغربية.

3- المتابعة بدل الزعامة \_ يرى الحكام ووكلاء المجلس في هذا النظام أنفسهم ملزمين برعاية متطلبات الأكثرية (دون أي قيد أو شرط)، ذلك لحاجتهم إليهم في الحاضر والمستقبل، وإلا تعرضت مواقعهم للخطر. وعليه فالزعامة في هذا النوع من الحكومة تتخلى عن موقعها للمتابعة، فلا يسقتصر الأمر على المتابعة للفساد والظلم والانحراف والانحطاط الاجتماعي بكافة اشكاله والذي يحظى برغبة الأكثرية، بل تتشدد وتستفحل كل هذه الأمراض.

وعلى هذا الضوء فلا غرابة أن نسمع عملى سبيل المثال بمصادقة المجلس البريطاني على «زواج المثل» ويشرعها كقانون، ذلك لأنّ لهؤلاء الأفراد ممثل أو عدة ممثلين في البرلمان ا ولك أن تستصور عملى همذا

الأساس مدى بعد هذه الحكومة المثالية المادية عن روح المــثالية، وذلك لأنه:

أولاً: أنّ القوانين المادية على فرض أنّها مفيدة للضعفاء ومدعاة للعدالة تفتقر لأية ضمانة للتنفيذ، ذلك لأنه ليس هنالك من معنى وأهمية للعدالة في الوسط الذي تتعين فيه كافة القيم على ضوء المعايير المادية بالنسبة للأقوياء الذين يرونها تستلزم إغماضهم عن الكثير من منافعهم وامكاناتهم المادية، وعليه فالضعفاء وحدهم هم الذين يتحدّثون في هذه الأوساط عن العدالة والمساواة، لا الأقوياء، أما إن كان الكلام عن القيم المعنوية فالعدالة ستكون مهمة للجميع، ذلك أنّهم ينالون بعض المثل المعنوية والفضائل وإن تعرضت بعض مصالحهم للمخطر بمفعل تطبيق العدالة.

والنموذج الواضح على ذلك، المنظمات الدولية الواسعة التي ظهرت عقب الحرب العالمية الثانية، فهذه المنظمات التي تعتبر من أهم المراكز الساعية لضمان السلام العالمي وينشط فيها ساسة العالم ومفكروه، ما زالت لحد الآن ألعوبة بيد الدول الكبرى، أو لم تعد أكثر من صالة لعقد المؤتمرات والاجتماعات والتي يسمح فيها للبلدان الصغيرة بالتحديث لمدة وجيزة.

ثانياً: تفيد الدراسات التاريخية والتجارب أنّ شعور الإنسان بالحاجة إلى المزيد لا يلبئ أبداً من خلال الطريق المادي؛ أي أنّ الإنسان لم يبلغ لحد الآن مرحلة ليقول أكتفي بهذا المقدار. فيطلبات الإنسان ورغباته مفتوحة، بينما تمتاز الامكانات المادية مهما ازدادت بالمحدودية، وليس من شأن هذه الامكانات المحدودة تلبية تلك المتطلبات غير المحدودة، وهذا «التضاد بين المتطلبات والامكانات» هو الذي أفرز الحرب كونها من اللوازم الدائمية للحياة المادية.

لكن إن استعادت المعنويات والإيمان بالله والالتفات إلى القيم الإنسانية والأخلاقية والشعور بالمسؤولية إزاء ذلك المبدأ العظيم الذي يفوق الماديات وعالم المادة حيويته وفعاليته، فله أن يهذب هذه الغريزة ويحد من جموحها ويضعها في مسارها الصحيح، ويجلب الأمن والسلام بدلاً من الفوضى والحرب. وبعبارة أخرى فإنّه يمكن اشباع غريزة طلب المزيد عن طريق الأمور المعنوية التي لا تعرف أية محدودية، آنذاك سيزول ذلك التضاد الذي يعد العنصر الرئيسي للحرب والظلم،

8008 4 ( 10 - 10 - 10 - 10 ) الستعدادات الضرورية الحكومة العالمية مرزميت في برس بسوي



#### الاستعدادات العامة

لابدَّ أن نذعن بأنَّ بلوغ تلك المرحلة التأريخية التي:

يجتمع فيها كافة الناس تحت راية واحدة، وتزول فيها الاسلحة الفتاكة، وتنعدم فيها الطبقات المستعمرة (بالفتح) والمستعمرة (بالكسر)، وتنتهي فيها النزاعات والألاعيب السياسية والعسكرية للدول العظمى ويتخلص العالم من اسم «العظمى» وكابوس قندرتها الجهنمية، وتتحول فيها المنافسة الاقتصاديه البغيضة والهدامة إلى تعاون وتكاتف بشري من أجل حياة أجمل ومعيشة أرغد...

كلّ هذه الأمور تبدو مبكرة وتتطلب استعداداً عاماً، مهما كنا مـتفائلين ونشعر بالأمل.

لكن بالنظر إلى التطورات والتغيرات التي تحدث بسـرعة فــي العــصر الأخير فلا ينبغي أن نراها بعيدة أيضاً لتصبح رؤيا خيالية.

على أيّة حال هنالك أربعة استعدادات ينبغي توفرها لقيام هذه الحكومة.

### ١- الاستعداد الفكري والثقافي

أي، ينبغي أن يبلغ المستوى الفكري للناس درجة تجعلهم يدركون بأن قضية «العرق» أو «المناطق الجغرافية المختلفة» ليست بالأمور الجديرة بالاهتمام في حياتهم، وليس للخلافات على أساس اللون واللغة والأرض أن تفرق بين أبناء البشر، ويجب أن تموت وإلى الأبد العصبيات القبلية والفئوية، ولابد من طرح الفكرة المقيتة القائلة بالجنس الأفضل، وليس لهذه الحدود المصطنعة والأسلاك الشائكة والجدران الأثرية كجدار الصين أن تبعد الناس بعضهم عن البعض الآخر،

بل ينبغي النظر إليها كضياء الشمس والنسيم المنعش وسحب السماء وسائر النعم التي لا تعرف من معنى لهذه الحدود والأعراق وتغذي الجميع، وأن يعتبروا العالم بأسره دولة صغيرة.

ولو أمعنا النظر لرأينا أنَّ هَذَا التفكير قد تُهلُور وتكامل لدى مفكري العالم ومثقفيه، بل أبعد من ذلك فقد جرى الحديث عن اللغة العالمية الواحدة، وقد اقترح لذلك لغة معينة توحد الجميع وقد طبعت عدة كتب بهذه اللغة.

# ٢\_الاستعداد الاجتماعي

لابد أن يمتعظ الناس من الظلم والجور والأنظمة السائدة، ويشعروا بمرارة هذه الحياة المادية، واليأس التام من أنّ مثل هذه الحياة الاحادية النزعة يمكنها في المستقبل حل المشاكل القائمة.

ينبغي أن يدرك العالم أنَّ البشارة في القرن ١٨ و١٩ م بشأن المستقبل

الزاهر للحضارة البشرية في ظلّ التطور الآلي، لم تكن في الواقع سوى حلم أو سراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء.

فقد اتسعت رقعة الارباكات الصاديه وعدم الأمن والاستقرار، إلى جانب غياب حالة الرفاه والرخاء.

وليس فقط لم تزُل القوانين التي تبدو رصينة والظلم والاستعمار والاستعمار والاستغلال والتفاوت الطبقي الفاحش فحسب، بل استفحل الفساد السابق ليتخذ أشكالاً وانماطاً مرعبة.

إنّ الوقوف على عمق خطورة الوضع الموجود إنما تستلزم بادئ الأسر حالة التفكير، ثم التسرديد، وبالتالي اليأس من الوضع العالمي القائم والاستعداد للنهضة الشاملة على كافة الأصعدة وعلى ضوء القيم الجديدة. فليس هنالك من سبيل لبلوغ تلك المرحلة دون هذا الأمر.

### ٣ـالاستعدادات التقنية

خلافاً لما يراه البعض من أن بلوغ مرحلة التكامل الاجتماعي وعالم مفعم بالأمن والعدل والسلام يقترن ضرورة بالقضاء على التقنية المعاصرة، بل الواقع أنّ هذه التكنولوجيا المتطورة ليس فقط لا تحول دون قيام حكومة العدل العالمية فحسب، بل ربّما يستحيل بدونها تحقيق تملك الحكومة، فلابد من وجود سلسلة من الأمكانات والوسائل الغاية في التطور بغية إيجاد مثل ذلك النظام العالمي ومن ثمّ السيطرة عليه، والتمكن من الطوف في أرجائه خلال فترة زمنية قياسية وايصال المعلومات إلى مختلف مناطقه البعيدة.

فلو عادت الحياة الصناعية لوضعها القديم لتطلب ايصال رسالة من منطقة معينة في هذا العالم إلى أخرى مدّة سنة، فكيف يمكن إرساء قواعد الحكومة العالمية وبسط العدل والقسط في كافة أرجائها؟ أم كيف يمكن تحقيق هذا الهدف أن تبطلب القضاء على حفنة من الاشرار الذين يفترض وجودهم حتّى في مثل هذه الحكومة مدة زمانية طويلة لكي تقف الحكومة على أوضاعهم والمبادرة إلى القضاء عليهم؟

وزيدة الكلام فإن مثل هذه الحكومة وبغية اشاعة الأمن وبسط العدل في ربوع العالم تحتاج إلى العلم بكافة المناطق والسيطرة التامة لتتمكن من تربية المجتمع المتأهب للإصلاح إلى جانب الإبقاء على وعيه وحيويته، والتجهز لكل فرد يحاول المساس بنظام تلك الحكومة. ولعل من يفكر عكس ذلك كأنه لا يفكر في مفهوم الحكومة العالمية ويقارنها بالحكومات المتداولة المحدودة.

ويبدو أنّ العالم الذي يريد أن يبلغ هذه المرحلة ينبغي أن تستع فيها رقعة وسائل التربية والتعليم وتستصف بالشمولية بحيث تستند أغلب مشاريعها إلى التثقيف الذاتي، وهذا بدوره يتطلب مراكز ثقافية فاعلة ووسائل ارتباط عامة وصحافة وكتب ضخمة والتي لا تتيسر جميعاً دون وفرة الآلات الصناعية المتطورة.

أجل، يمكن قيام مثل هذا النظام دون الوسائل الصناعية المتطورة إن كانت هناك معجزة في هذه العملية، ولكن هل تتم إدارة شؤون المجتمع البشري على ضوء المعجزة ؟

إنّ المعجزة عبارة عن استثناء منطقي في النظام الجاري للطبيعة بـغية

إثبات حقانية دين سماوي، وليست لإدارة أمور الأمّة، وعليه فلابدّ أن تتم هذه الادارة وفق القوانين الطبيعية.

> سنتحدث في المباحث القادمة أيضاً عن هذا الأمر. عنه





ч

#### الانتفلار

### مفهوم الانتظار:

يطلق «الانتظار» أو «التطلع إلى المستقبل» على الإنسان الذي يسأم الوضع القائم ويسعى إلى وضع أفضل بحلى سبيل المثال، المريض الذي ينتظر الشفاء أو الأب الذي ينتظر قدوم ولده من السفر، إنسما يأنان من المرض والفراق، ويسعيان إلى نيل وضع أحسن.

وكما أنّ التاجر الذي يعيش الامتعاظ من السوق المتقلبة ويـترقب جلاء الأزمة الاقتصادية، ينطوي على هاتين الحالتين:

وعدم التكيف مع الوضع القائم، ووالسمي لوضع أحسن،

وعليد فإن مسألة انتظار حكومة الحق والعدل وقيام المصلح العالمي والمهدي، تتركب في الواقع من عنصرين؛ عنصر «النفي» وعنصر «الاثبات». وعنصر النفي هو عدم التكيف مع الوضع الموجود، وعنصر الاثبات هو السعي إلى الوضع الأفضل.

# الانتظار في عمق الفطرة الإنسانية:

خلافأ لاعتقاد البعض بأن المحور الرثميسي لانمتظار ظهور المصلح

المطلق يكمن في الاحباطات والارباكات على مستوى الأفكار، فإن عشق هذا الأمر إنّما يرتبط بأعماق الإنسان؛ بصورة مركزة أحياناً وخفيفة أحياناً أخرى، بعبارة أخرى أنّ الإنسان يتعامل بطريقين العقل والعاطفة مع هذه المسألة، ويسمع نغمة هذا الظهور عن طريق لسانين هما «العقل والفطرة».

وبعبارة أوضح فإن الإيمان بظهور المصلح العالمي جانب من «عشق المعرفة» و«عشق الجمال» و«عشق الخير والفضيلة» (ثلاثة أبعاد من أبعاد الروح الإنسانية الأربعة)، حيث تـؤول صنوف العشق هـذه إلى الذبـول والموت دون ذلك الظهور.

ولعل هذا الكلام يحتاج إلى توضيح أكثر، ذلك إننا نعلم أن «عشق التكامل» شعلة خالدة تضيئ، أنحاء وجود الإنسان، فهو يريد العلم بالمزيد، ويرى المزيد من الجمال، وينفتح على الكثير من الفضائل، والخلاصة، يسعى لتوفير كلّ ما يقوده إلى الرقى والازدهار.

لا يمكن ربط ظهور هذه الدوافع بالعوامل الاجتماعية والنفسية. ورغم أن لهذه العوامل دوراً مهماً في إضعافها أو إثارتها، غير أن وجودها هو جزء من الأبعاد الأصلية لروح الإنسان وتركيبته النفسية، بدليل عدم افتقار أية أمّة لمثل هذه الدوافع. وزبدة القول فإن حبّ الإنسان للرقي والتكامل وانفتاحه على العلم والمعرفة والجمال والخير والفضيلة والعدل تمثل رغبة أصيلة ودائمية خالدة، وانتظاره لظهور مصلح عالمي مطلق هو ذروة هذه الرغبة والحبّ. «ينبغي التأمل في هذا الموضوع ا».

كيف لا يكون للإنسان مثل هذا الانتظار وشعلة حبّ التكامل تـ توقد

في جميع أحشائه! وهل يتكامل المجتمع البشري دون ذلك!

وبناءً على هذا فإن هذا الشعور يساور باطن كلّ من لم يعش حالة الاحباط والانكسار في حياته... هذا من جانب. ومن جانب آخر، كما تساعد الإنسان أعضاؤه في السمو والتكامل، ولا يسعنا أن نظفر بعضو يغيب دوره بصورة مطلقة في هذه الحركة التكاملية، فإن خصائص الإنسان النفسية كذلك؛ أي لكلّ منها دور مهم في تقدّم مشاريعه الأصيلة. مثلاً «الخوف من العوامل الخطيرة» الكامن في وجود كلّ إنسان درع يحفظه من تلك المخاطر.

و «الغضب» الذي يستشعره الإنسان حين يرى خطراً يهدد مصالحه، وسيله لمضاعفة القدره الدفاعية وتعبئة كافة طاقاته البدنية والروحية بغية إنقاذ مصالحه من الخطر. وعليه فإن حبّ التكمامل وحبّ السلام والعدل وسيلة لبلوغ هذا الهدف العظيم، وبمثابة ماكنة قوية تحرك عجلات وجود الإنسان في هذا الطريق، وتساعده في الوصول إلى عالم مليئ بالعدل والسلام.

من جانب آخر فإنّه لا يمكن للأحاسيس والأجهزة في جسم الإنسان وروحه أن لا تنسجم مع عالم الوجود؛ لأن عالم الوجود برمته وحدة واحدة متصلة، ولا يمكن لوجودنا أن ينفصل عن سائر العالم. ويمكننا أن نستنتج من هذا الاتصال أنّ كلّ حبّ وعشق أصيل في جودنا دليل على وجود «معشوقه» و«هدفه» في عالم الوجود، وهذا العشق وسيلة تقربنا مند. أي إن عطشنا ورغبنا بالماء فإن ذلك دليلٌ على وجود «الماء»، وقد أودع عالم الخليقة العطش في وجودنا.

وإن ملنا للجنس الآخر فإنّ ذلك دليلٌ على وجود هذا الجنس في الخارج، كما أنّ عشقنا للجمال والمعرفة دليل على وجُوْد العشق والجمال في عالم الوجود.

ونخلص من هذا أنّ انتظار الناس للمصلح العالمي الذي يدملا العالم بالعدل والسلام، دليل على امكانية وعملية ذروة هذا التكامل في المجتمع البشري، فعشقه وانتظاره في أعداق أرواحنا وأنفسنا. وعدومية هذا الاعتقاد في كافة المذاهب والمدارس علامة أخرى على أصالته وواقعيته؛ لأن الشيء إن كان وليد الشرائط المعينة والمحدودة، لا يسمكنه أن يحظى بهذه الشمولية، فليست هنالك من شمولية سوى للقضايا الفيطرية؛ وكل هذه الأمور دليل على أنّ هذه النغمات تعزف في روح الإنسان عن طريق لسان عاطفته وفطرته في أنّ الأمر سيؤول إلى إرساء العدل والسلام في حكومة العدل العالمية من جانب المصلح العالمي،

#### ജയ

#### فلسفة الانتظار:

لعلُّ هذا السؤال يطرح نفسه:

ما النتيجة المتوخاة اليوم من الحديث عن مستقبل العالم البشري ؟ لدينا اليوم آلاف المشاكل والأزمات وينبغي لنا التفكير في معالجتها والتغلب عليها، فما علاقتنا بالمستقبل ؟

إنّ الغد سيأتي خيراً كان أم شراً، ومن سيبقى يشهد ذلك، ومن يـموت فالله يرحمه اعلى كلّ حال هذه قضية بعيدة وليس لها من آثـار ايـجابية على حياتنا الراهنة ا نرى أنَّ هذه كلمات من ينظر بسذاجة وسطحية للأحداث، ويتصور انفصال اليوم عن الأمس والغد؛ ويعتقد بأن العالم يستركب من وحدات متباعدة ومتناثرة ومتفرقة.

ولكن بالنظر إلى أنّ جذور «أحداث اليوم» تمتد إلى الأمس، وأنّ علينا أن نصنع الغد من اليوم، وأنّ للالتفات إلى مستقبل «مظلم» أو «مشرق» انعكاس آني على حياتنا المتعاصرة ومواقفنا إزاء الحوادث، فإنّه تتضح ضرورة دراستنا للماضي والمستقبل من أجل اليوم والوقت الحاضر، وسنرى عمّا قريب فاعلية هذا الانتظار العظيم.

إلا أنّ العجيب في الأمر هو أنّ بعض الكتاب لم يتنكروا للجانب الايجابي لهذه القضية فحسب، بل صرّحوا بأنّ لمثل هذا الانتظار جوانبه السلبية في شلّ القدرات الاجتماعية والقضاء عليها ا والأعجب من ذلك ما يراه البعض الآخر من أنّ الإيمان بمستقبل مشرق انعكاساً للحرمان الذي تعيشه الطبقة المسحوقة والذي يتخذ عادة صبغة دينية.

ولكن لا يمكن انكار هذه الحقيقة في أنّ هنالك بعض ضيقي الأفق الذين يسعون لاستغلال قضية الانتظار، وقد تخلوا عن جميع مسؤولياتهم بذريعة الانتظار، والاكتفاء بها على نطاق اللسان! وأرى من الضروري -لإزالة إساءة الفهم من الجانبين - أن أُطلع الأخوة القرّاء على الرسالة التي كتبتها سابقاً بشأن هذا الموضوع:

## الأحكام غير المدروسة:

رغم ما يعتقده بعض المستشرقين بأنّ الإيمان بالمصلح العالمي «رد

فعل» لوضع المسلمين المأساوي طيلة الحقب التاريخية المظلمة؛ ورغم تأثر بعض الباحثين الشرقيين والمسلمين بأفكار الغرب وإثبارتهم لهذه القضية؛ حتى أنهم يصرون على أنّ الإيمان بالمهدي عقيدة مستوردة من عقائد اليهود والنصارى، وعلى الرغم من سعي جماعة من علماء الاجتماع من المدرسة المادية لبلورة قضية انتظار المهدي كدليل على أفكارهم، في أنّ جذور هذه العقيدة اقتصادية تهدف تخدير أفكار الطبقة الكادحة والمحرومة، رغم كلّ ذلك، لابدٌ من الالتفات إلى أنّ لهذه العقيدة جذوراً فطرية راسخة تمتد إلى أعماق عواطف الإنسان إلى جانب تجذرها في المصادر الإسلامية المهمة

ولعلّ الدراســات المـقتضبة لهــؤلاء البـاحثين مــن جــانب، والرغــبة بالتوجيه المادي لكلّ فكر وعقيدة دينية من جانب آخر، هي التي أفرزت مثل هذه الأفكار.

والغريب في الأمر أنَّ بعض الباحثين الغربيين مثل «مارغلي يوت» قد أنكر الأحاديث الإسلامية الواردة في المهدي وقال:

ولا أدري ما هي الكتب التمي رآهما «مارغلي يموت» من المصادر

الإسلامية بهذا الخصوص، وكيف لم يعثر في تفاسيرها على دليل يقنعه، والحال وردت عدّة أحاديث صريحة في مصادر الفريقين بشأن الظهور حتّى بلغت حدّ التواتر. أم كيف لا يكون لكلّ علماء الإسلام والمحققين دون استثناء (سوى النادر منهم كابن خلدون الذي أعرب عن ترديده في أحاديث المهدي في مقدمته التاريخية) من نقاش في صدور هذه الأحاديث عن النبي مَنْ الله واقتصرت كلماتهم على القضايا الفرعية والجزئية، بينما لم يقتنع «مارغلى يوت»؟

ينبغي أن يجيب بنفسه عن هذا السؤالٍ.

ويقول البعض الآخر:

«إننا ننظر إلى نتائج هذا الانتظار، ولا يعنينا العمل به ودوافعه، والتي تؤدي إلى احتمال المعاناة والصبر إزاء الارباكات والاستسلام إلى الظلم والجور والتهرب من المسؤولية. إننا ننظر إلى هذا في أنّ هذا الانتظار يقذف بالطبقات المحرومة في عالم الخيال ويجعلهم يغفلون عمًا يدور من حولهم، ويدعوهم إلى الكسل والهروب من الالتزامات يدور من حولهم، ويدعوهم إلى الكسل والهروب من الالتزامات الاجتماعية. وبعبارة أخرى، فهو من الناحية الفردية عامل للركود والسكون، ومن الناحية الاجتماعية فهو وسيلة لإضماد حركات الشعوب ضد الاستعمار، وكيف كان فاثاره السلبية واضحة».

إلا أننا نعتقد أنّ الباحث الواعي الذي لا يريد اصدار الأحكام جزافاً، بل يرى نفسه موظفاً بالتعرف على «الدوافع والنتائج» عن قرب وعدم الاكتفاء بالأحكام التي تصدر بصورة اعتباطية. والآن دعونا نتناول بحياد دوافع الانتظار ونتائجه، لنرى هل كان عامل ظهوره الاحباطات أم سلسلة من الواقعيات الفطرية والعقلائية، وهل نتائجه بمناءة وايسجابية أم همدامسة وسلبية ؟

### آثار الانتظار البناءة:

هل الإيمان بمثل هذا الظهور يجعل الإنسان غافلاً عن أوضاعه القائمة ومستسلماً لكافة الظروف والشرائط؟

أم أنّ هذه العقيدة تستبطن الدعوة إلى القيام وبناء الفرد والمجتمع ؟ هل تدعو إلى الحركة أم السكون؟

> هل تؤدي إلى تحمل المسؤولية أم الهروب منها؟ بالتالي هي أفيون أم منبه؟

8008 4/100 - 100

يبدو من الضروري الالتفات إلى نقطة مهمة قبل الاجابة عن هذه الأسئلة وهي أن أعظم المقررات وأسمى المفاهيم إن وقعت بأيدي أفراد ليسوا بأكفاء أو انتهازيين فلربما يمسخونها إلى درجة بحيث تعطي نتائج مخالفة لأهدافها الأصلية وتتحرك خلاف مسيرتها المرسومة، وهنالك الكثير من هذه النماذج، ومسألة الانتظار كما سنرى واحدة من هذه النماذج.

على كلّ حال، وبغية التحرز من الخطأ في الحسابات في مثل هذه المباحث لابدّ من انتهال الماء من عينه الصافية بعيداً عن المياه الملوثة التي ربّما تفسده. ومن هنا فإننا نتجه في بحث الانتظار صوب المتون الإسلامية الأصيلة، ونسلط الضوء عملى مختلف الروايمات الواردة بشأن مسألة «الانتظار» لنقف على طبيعة الهدف الرئيسي.

#### യശ

نسلط الضوء هنا على هذه الروايات:

سئل الإمام الصادق ﷺ عمن يقول بولاية الأثمة ويستظر حكومتهم الحق ويموت على ذلك؟ قال الإمام ﷺ:

«هو بمنزلة من كان مع القائم في فسطاطه ـ ثمّ سكت هنيئة ـ ثمّ قال: هو كمن كان مع رسول الله تشكيلي،

وقد ورد هذا المضمون في عدة روايات بعبارات مختلفة:

ففي بعضها «بمنزلة الضارب بسيفه في سبيل الله، وفي البعض الآخـر «كمن قارع مع رسول الله تَنْهَالِيُهُ بسيفه».

وفي رواية «بمنزلة من كان قاعداً تحت لواء القائم؛.

وفي رواية أخرى «بمنزلة المجاهد بين يدي رسول الله.

وفي رواية «بمنزلة من استشهد مع رسول الله ﷺ.

#### ಶು೦ಚ

فالتشبيهات الواردة في هذه الروايات بشأن انتظار ظهور المسهدي لللله عليه عليه عليه عليه عليه عليه المعنى وتكشف عن هذه الحقيقة وهي أنّ هنالك نوعاً من الارتباط والتشابه بين مسألة «الانتظار» و«الجهاد» ومواجهة الأعداء. «لابد من تأمل هذا الموضوع».

كما صرّحت بعض الروايات بأن مثل هذا الانتظار يعد أعظم عبادة. حيث ورد مثل هذا المضمون في أحاديث النبي تَقَلِّقُ وروايات الإسام

على ﷺ. فقد قال ﷺ:

«أفضل أعمال أمّتي انتظار الفرج من الله عزّوجلّ».

كما ورد عنه ﷺ أنَّه قال:

«أفضل العبادة انتظار القرج».

ويكشف هذا الحديث عن أهمية الانتظار، سواء الفرج بـمعناه الواسـع والشامل، أو مفهومه الخاصّ، أي انتظار ظهور المصلح العالمي.

وتشير كلّ هذه العبارات إلى أنّ انتظار تلك النهضة إنّــما اقــترن عــلى الدوام بجهاد واسع ومقاومة تامة.

ولو استند الاعتقاد وانتظار حكومة العدل للمهدي إلى قاعدة رصينة لافرز نوعين من الأعمال العظيمة (لأن الاعتقاد السطحي قد لا يستجاوز أثره اللسان، بينما الاعتقاد العملي يقتضي دائماً الآثار العملية). والنوعان هما: الامتناع عن كافة أشكال التعاون والركون إلى عوامل الظلم والفساد إلى درجة مقاومتها من جانب، ومن جانب آخر تزكية النفس وتوظيف الاستعدادات الجسمية والروحية والمادية والمعنوية بغية تبلور تلك الحكومة العالمية.

ولو تأملنا ذلك لرأينا كـلا العـملين بـناءً ومـدعاة للـحركة والمـعرفة والوعي واليقظة. وهكذا يفهم معنى الروايات الواردة في فـضل المـنتظرين مـن خـلال الالتفات إلى مفهوم الانتظار الواقعي.

كما نفهم بعض الروايات التي صورت المنتظر الحقيقي وكأنّه في فسطاط المهدي أو تحت لوائه أو كمن جاهد بين يدي رسول الله تَلِيلُهُ بسيفه. أوليست هذه المراحل المختلفة والدرجات المتفاوتة في الجهاد من أجل تحقيق العدل والحق إنّما تتناسب مع استعدادات الأفراد ودرجات انتظارهم ؟ أي كما يتفاوت مقدار تضحية المجاهدين في سبيل الله ودورهم، فإنّ انتظارهم واستعدادهم هي الآخر مختلف وعلى درجات.

طبعاً كلاهما جهاد ويحتاج إلى استعداد وتزكية. فالفرد الذي يكون في فسطاط زعيم تلك الحكومة والذي يمثل مركز القيادة والإمرة العسكرية لجميع العالم، لا يمكن أن يكون شخصاً غافلاً وجاهلاً، فليس كل فرد يلج ذلك الفساط، سوى من استعد له. كما ينبغي أن ينطوي من حمل السلاح وقاتل إلى جانب ذلك الزعيم كل من يقف بوجه حكومة العدل والسلام، على استعداد روحي غزير وتأهب فكري وعسكري كبير.

## الانتظار يعني التأهب التام:

إن كنت ظالماً فكيف يسعني انتظار من يضع سيفه في أعناق الظلمة ؟ وإن كنت مـــلوثاً وفــاسداً فكــيف انــتظر نــهضة أوّل شــرارتــها تــطيح بالملوثين المردة ا

والجيش الذي ينتظر الجهاد الأكبر إنما يرفع القــدرة القــتالية لأفــراده وينفخ فيهم روح الثورة ويصلح فيهم كلّ ضعف. وكيفية الانتظار تتناسب دائماً مع الهدف الذي يقف وراءه:

فانتظار قدوم مسافر عادي.

وانتظار عودة صديق عزيز.

وانتظار حلول فصل جني الثمار من الأشجار.

وانتظار حلول فصل افتتاح المدارس.

فكل نوع من هذه الانتظارات ممزوج بنوع من الاستعداد. فلابد من اعداد الدار في أحدها وتوفير وسائل الضيافة، بينما يستلزم الآخر اعداد المنجل والحاصودة، كما يلزم الأخير القلم والكتاب والقرطاس وثياب المدرسة وما شاكل ذلك. ولكم أن تتصوروا الآن ذلك الذي ينتظر قيام المصلح العالمي، فهو ينتظر في الواقع نهضة وثورة تعد أوسع وأعظم جميع النهضات البشرية طيلة التاريخ، النهضة التي تختلف عمّا سبقها من النهضات الاصلاحية، فهي لا تنطوي على أية صبغة إقليمية، كما لا تختص بأي جانب من جوانب الحياة المختلفة؛ بل اضافة إلى كونها عامة، فهي تشمل كافة جوانب حياة البشرية؛ فهي نهضة سياسية وثقافية واقتصادية وأخلاقية.

طبعاً لسنا بصدد الدليل على تحقق هذه النهضة، ونوكل ذلك إلى بحث آخر، ذلك لأن هدفنا في هذا البحث الاقتصار على نتائج وآثار هذه العقيدة وذلك الانتظار، وهل ينطوي هذا الانتظار على فكرة التخدير كما يزعم أصحاب المدارس المادية، أم أنّه انتظار بناء واصلاحي يدعو إلى الانطلاق والحركة. ذكرنا سابقاً أنّ «الانتظار» يتألف من عنصرين؛ «نفي» و«إثبات»، الامتعاظ من الوضع الموجود والرغبة في وضع أفضل، ونضيف

هنا أنَّ لكلِّ نهضة وحركة محورية بُعدين بُعداً سلبياً وبُعداً ايجابياً.

فالبعد الأوّل لهذه النهضة يستمثل في القسضاء عملى عبوامل الفساد والانحطاط وتطهير المجتمع من دنس العصاة. وما أن تنتهي هذه المرحلة حتى يأتي دور البعد الايجابي، أي اشاعة عوامل الاصلاح. كما أشرنا سابقاً إلى تركب مفهومي «الانتظار» و«النهضة العالمية» أي أنّ الآثار التالية إنما تتجلى في المنتظرين الواقعيين (لا مجرد ادعاء الانتظار كذباً):

#### ١-التزكية الفردية

إن حكومة المهدي العالمية تتطلب قبل كلّ شيء العناصر الإنسانية على صعيد القيم والمثل لتتمكن من النهوض باعباء الاصلاحات الكبيرة في العالم؛ وهذا ما يقتضي بادئ الأمر الارتقاع بالمستوى الفكري والمعرفي والاستعداد الروحي والفكري بغية التعاضد لتطبيق ذلك المشروع العظيم؛ فقصر النظر وضيق الأفق والضحالة الفكرية والحسد والفرقة وبالتالي كافة أشكال النفاق والتشتت لا تنسجم مع مكانة المنتظر الحقيقي.

ولعلّ القضية المهمّة تكمن هنا في أنّ المنتظر الواقعي لذلك المشروع العملاق لا يمكنه أن يتخذ موقفاً متفرجاً، فهو جـندي بـاسل فسي جـبهة الإصلاح.

فالإيمان بنتائج النهضة ومصيرها لا تسمح له بأن يكون في الجبهة المقابلة، كما أنّ التحاقه بجبهة الإصلاح يتطلب منه قدراً كافياً من الأعمال الصالحة والانطواء على الشجاعة واليقظة التامة.

فكيف لي إن كنت ظالماً متمرداً أن انتظر نهضة تستهدفني ا وإن كنت فاسداً ومنحرفاً فأنى لي بانتظار قيام نظام لا مكان فيه للافراد الفاسدين والمنحرفين ا أولا يكفي هذا الانتظار في تنقية روحي وتهذيب فكري من الزلل والدنس! والجندي الذي يتطلع إلى جهاد التحرير إنّما يعيش قطعاً حالة التأهب القصوى، والسلام الذي ينبغي له حمله في هذه المعركة إنّما يهدف إلى إصلاح الأسلحة السائدة؛ ويقوم ببناء المواضع المحكمة، كما يرفع معنويات رفاقه ويفجر في نفوسهم عشق المواجهة، وإلاّ فلا يسعه الانتظار، وإن زعم ذلك فهو كاذب، فانتظار المصلح العالمي يمعني التأهب الفكري والأخلاقي والمادي والمعنوي التام من أجل إصلاح العالم بأجمعه. ولك أن تقف على أهمية مثل هذا التأهب! قاصلاح كلّ ما على الأرض وضع حدّ للظلم ليس بالعمل الهين! والاستعداد لهذا الهدف العظيم ينبغي ووضع حدّ للظلم ليس بالعمل الهين! والاستعداد لهذا الهدف العظيم ينبغي أن يتناسب معه، أي لابدّ أن يناسبه سعة وعمقاً.

وعليه فإن تحقيق مثل هذه النهضة يتطلب رجالاً أشداء من ذوي القوة والطهر وسعة الأفق وبعد النظر والاستعداد التام، كما أن التركية اللازمة لتحقق هذا الهدف تستلزم توظيف وتفعيل البرامج الأخلاقية والفكرية والاجتماعية، وهذا هو معنى الانتظار الواقعي؛ فهل يسع فرد أن يزعم بأن هذا الانتظار ليس بناءً؟!

#### ٢ــ التكافل الاجتماعي

إلى جانب الإصلاح الذاتي فإنّ وظيفة المنتظر الحقيقي تـحتم عـليه إصلاح الآخرين؛ ذلك لأنّ المشـروع العـظيم والثـقيل الذي يـنتظره ليس بمشروع فردي، بل مشروع يختزن كافة عناصر التغيير، وعليه ينبغي أن تتم الانشطة والفعاليات فيه بصيغة جماعية، ولابد أن تتظافر جميع الجهود والمساعي، وأن يتناسب عمقها وشموليتها مع عظمة مشروع النهضة العالمية المنتظرة. ليس لأي فرد أن يتجاهل الآخرين في ميدان المواجهة الشاملة، وعليه أن يسعى لمعالجة نقاط الضعف إينما وجدت، وتقوية مواطن الضعف، ذلك لعدم إمكانية تطبيق ذلك المشروع دون المساهمة الفاعلة للجميع.

وعليه فإن المنتظر الحقيقي يشعر بـتكليفه فـي السعي إلى إصـلاح الآخرين فضلاً عن اصلاح نفسه.

وهذا هو الأثر البناء الآخر من آثار انتظار قيام المصلح العالمي. وهذه هي فلسفة كلّ تلك الفضائل والامتيازات الواردة بشأن المنتظرين.

## ٣-عدم الانصبهار في بوتقة الفساد

إن عمّ الفساد فإنّه يشمل أكثرية الناس، وهنا يشعر الطاهرون من الأفراد بأنّهم بلغوا موضعاً مغلقاً، وهو الموضع الذي يفرزه الباس من الاصلاح. وربّما يعتقد البعض بأن الفرصة قد مضت ولم يعد هنالك من أمل في الاصلاح، ومن العبث بذل الجهد في هذا المجال؛ ومن شأن هذا اليأس والاحباط أن يدفع بهؤلاء الأفراد تدريجياً إلى الفساد والانسجام مع الوسط الملوث، بحيث لا يسعد الابقاء على صلاحه تجاه الأكثرية الفاسدة، وبالتالى فإنّ عدم الانسجام والجماعة يوجب فضيحته.

وبالطبع فإن العنصر الوحيد الذي يبعث فيهم روح الأمل ويدعوهم إلى

المواجهة وضبط النفس ويحول دون انصهارهم في بوتقة الفساد يتمثل بالأمل في الإصلاح النهائي؛ وهنا طبعاً يشعرون بضرورة السعي لحفظ صلاحهم وصلاح الآخرين. ولعلّ هذا هو السرّ في عدّ اليأس من رحمة الله من الذنوب الكبيرة ومن أخبث الكبائر، حيث لا يسرى الفرد الذي يشعر باليأس من ضرورة لأن يتدارك ما فرط منه أو على الأقبل الكفّ عن مواصلة معاصيه، ومنطقه في ذلك «لقد أوغلت في المعصية وفاتني الندم والتوبة ولم تعد أمامي سوى نار جهنم، فهل هناك شيء أخشاه كبي أصد عن هذا الطريق».

أمّا إن فتحت له نافذة الأمل. فيشعر بتحول في حياته يدعوه إلى الأمل بعفو الله ورحمته والأمل بتغيير الوضع القائم؛ الأمر الذي يعدوه إلى الكـفّ عن المعصية والعودة إلى الذات والطريق القويم.

ومن هنا يعد الأمل من العناصر التربوية المهمة في معالجة أوضاع الفرد الفاسد؛ كما لا يسع الفرد الصالح حفظ نفسه في الوسط الفاسد دون الشعور بهذا الأمل.

والنتيجة هي أنّ انتظار ظهور المصلح مدعاة لمضاعفة الأمل بـظهوره مها اتسـعت رقـعة الفسـاد، والذي يـلعب دوراً مـهماً فـي بـلورة العـقيدة والاندفاع إلى العمل، إلى جانب تحصين المنتظر من أمواج الفساد.

وهنا يشعرون بقرب بلوغ الهدف فيزداد سعيهم ويتواصل عـزمهم فـي الوقوف بوجه الفساد والانحراف. ونستنتج من الأبحاث السابقة أنّ الانتظار الممسوخ والمشوه هو الذي ينطوي على عنصر التخدير حيث حرفه بعض المخالفين، بسينما مسخه بعض الموافقين - أما إن طبق في المجتمع بصورته الحقيقية الناصعة فهو عامل مهم على مستوى الأمل والحركة والتربية والتزكية.

ولعلّ من بين الأدلة الواضحة التي تؤيد هــذا المــوضوع مــا روي عــن المعصوم طلِي بشأن الآية الشريفة: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَـنُوا مِـنْكُمْ وَعَــمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الْأَرْضِ...﴾ أنّه قال: «هو القائم وأصحابه».

وجاء في رواية أخرى: «نزلت في المهدي، والحال قد وصف المهدي وأصحابه في هذه الآية بهذا الوصف فالذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات،

وعليه يتعذر تحقق هذه النهضة العالمية دون إيمان راسخ يطرد كل ضعف وعجز وهوان، ودون عمل صالح يعهد السبيل من أجل إصلاح العالم، وينبغي لمن ينتظر أن يسعى لأن يرفع عن مستوى معرفته وإيمانه وينشط في إصلاح نفسه وأعماله. وهؤلاء فقط من يسعهم التبشير بتلك الحياة في ظل حكومته، لا الظلمة والفجرة، ولا أولئك البعيدون عن الإيمان والعمل الصالح، ولا الأفراد الجبناء الذين جعلهم ضعف إيمانهم يخشون خيائهم. ولا الضعفاء والكسالي والعاطلون الذين قبعوا هنا وهناك يتفرجون على الوسط الفاسد دون أن ينبسوا ببنت شفة، ولم يكلفوا أنفسهم عناء أية حركة ومقاومة.

أجل هذا هو معنى الانتظار الحقيقي ا عصده

١. سورة النور، الآية ٥٥.



المصلح العالمي العظيم في المصادر الإسلامية

مرز تقت تكوية رصور سدى



## صفات الزعيم العالمي

سلطنا الضوء في الأبحاث السابقة على ظهور النهضة العالمية الكبرى التي تهدف إلى اجتثاث جذور الظلم والفساد من خلال رؤية شاملة، وتوصلنا إلى إمكانية التكهن بتحقق مثل هذه النهضة على ضوء منطق العقل وما ترشد إليه الفطرة.

لكن ينبغي الالتفات إلى أن الأدلة العقلية تقتصر على عرض المشروع الكلي بهذا الخصوص، ويتعذر عليها تعيين تفاصيل هذا المشروع ومن سيكون زعيم هذه النهضة.

والذي نعلمه: إنّ زعامة هذه النهضة ـ التي تعد أعظم حدث في تاريخ البشرية وأشمل نهضة عالمية ـ لشخص يتمتع بالخصائص التالية: ـ

١ ــالعلم التام والرؤية العميقة الشاملة.

٢ \_ النظرة الصائبة وسعة الأفق الفريدة التي تسع عالم البشرية.

٣\_امتلاك المشاريع الثورية الناجعة في كافة المجالات.

٤ \_الشجاعة والهمة الخارقة.

٥ ــالورع والتقوى التي تتناسب وسعة الأهداف.

٦ ــالأخذ بنظر الاعتبار كافة أبعاد الحياة دون الاقــتصار عــلى البـعد المادى.

٧-الروح السامية التي تسمو على الفئوية وضيق النظر والمصالح
 الشخصية وتتجاوز حدود العادات والتقاليد والمدارس الفكرية السائدة.

كما ينبغي أن يتحلى جيش هذه النهضة بتعاليم عظيمة تمكنه من تفعيل ذلك المشروع الضخم. وليس في هذا الجيش من مكان للجهال وقصار النظر وضيقي الأفق والجبناء وضعيفي الهمة والعصاة والعناصر غير الثورية.

ونتجه الآن صوب المصادر الإسلامية بشأن هـ ذا الظهور للمصلح العظيم. ذلك لأنَّ ديناً كالدين الإسلامي لم يتضمن الخزين المطلوب بـ هذا الشأن، إلى جانب الخوض في التفاصيل.

جدير ذكره أنَّ كلَّ ما ورد في المصادر الإسلامية بهذا الشأن يـنسجم تماماً وما بلغناه عن طريق «العقل والفطرة»؛ ولهـذا الانسـجام والاتـفاق تأثيران: ــ

إنّه يرسخ إيماننا بأحكام العقل من جانب، ويتضاعف من تفاؤلنا بأصالة التعاليم الإسلامية من جانب آخر.

# المصلح العالمي في القرآن

القرآن \_ بصفته أهم مصدر اسلامي \_ يشتمل في هذا المجال كسائر المجالات على بحث كلي وأصولي، دون الخوض في التفاصيل، وبعبارة أخرى فإنّ القرآن يتابع ماكنا عليه من أدلة عقلية وإلهامات فطرية، أي يخبر عن تحقق حكومة العدل العالمية في ظلّ الإيمان.



وإليك طائفة من الآيات التي تعرضت لهذا الموضوع:

١ \_نقرأ في الآيات ١٠٥ \_١٠٦ من سورة الأنبياء:

﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَسغدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَـرِثُها عِــِـادِي الصَّالِحُونَ إِنَّ فِي هـُـذا لَبَلاغاً لِقَومِ عـنابِدِينَ ﴾.

ونسلط الضوء هنا على معاني بعض الكلمات.

«أرض»: تطلق على الكرة الأرضية وتشمل كافة أنحاء العالم، إلّا أن تقوم قرينة خاصة على غير ذلك.

«ارث»: لغوياً ما يقع في يد الشخص دون معاملة ومبادلة، ويـطلق فــي

القرآن الكريم على بعض الموارد على غلبة الصالحين للطالحين والسيطرة على إمكاناتهم.

«زبور»: تعني في الأصل كلّ كتاب، لكنها اطلقت عادة على كتاب «دارد» الذي عبر عنه في العهد القديم بـ «المسزامير»، وهو مجموعة من المناجاة والأدعية والوصايا لنبي الله داود، كما يبحتمل أن يكون المراد بالزبور جميع الكتب السماوية السابقة (قبل القرآن).

«ذكر»: تعني في الأصل كلّ مصدر للتذكير، لكنها فسرت في الآية بمعنى توراة موسى الله بدليل أنها وردت قبل الزبور، وفسرت أيضاً بأنها اشارة إلى القرآن الكريم، حيث وردت هذه المفردة في آياته: ﴿إِنْ هُنُو إِلّا فِكُو لِلعَنْالَمِينَ ﴾ .

وعليه فمعنى (من بعد) هو اضافة إلى. (ينبغي التمعن هنا).

«صالح»: معروف وحين ترد بصورة مطلقة تعني الصلاح فسي جسميع الأمور من قبيل الكفاءة العلمية والأخلاقية، والصلاح من حسيث الإيسمان والتقوى والعلم والادارة.

فعليه يكون معنى الآية على هذا الأساس:

لقد كتبنا في الزبور بالإضافة إلى القرآن الكريم (أو التوراة) أنَّ الأرض ستؤول إلى الصالحين من عباد الله (أولئك الذيـن يـنطلقون فــي مســـار العبودية).

وذكر هذا الموضوع في الزبور (إن كان بمعنى جميع الكتب السـماوية

١. سورة التكوير ، الآية ٢٧.

السابقة) دليل على أنَّ هذا الموضوع أصل ثابت في كلَّ تلك الكتب.

وإن كان المراد منه كتاب داود فلعل ذلك لسعة حكومة داود الرامية لتطبيق الحق والعدل وضمان مصالح الناس؛ وإن كانت حكومة اقليمية وليست عالمية، لكن بشر الزبور بحكومة عالمية شاملة قائمة على أساس الحرية والأمن والعدل تنتظر العالم بأسره. أي أنّ الناس إن بلغوا تلك المرحلة من الصلاح وأصبحوا مصداقاً حيّاً للعباد الصالحين فإنّهم سيرثون الأرض؛ سيرثون الحكومة المادية والحكومة المعنوية.

وقد تضمنت بعض الروايات الواردة في تفسير الآية المذكورة عبارات أوضح في هذا المجال. ومن ذلك ما رواه صاحب تفسير «مجمع البيان» في ذيل الآية أنّ الإمام الباقر للله قال: فهم أصحاب المهدي في آخر الزمان».

جدير بالذكر، وردت الإشارة إلى هذا المُوضوع بعدَّة عبارات في همزامير داود، ومنها المزمور ٣٧:

«فسينقطع الأشرار ويرث الأرض المتوكلون على الله، وسوف لن يبقى شرير، ستتأمل مكانه وليس فيه وسيرث الحكماء الأرض».

كما جاء في المزمور ٣٧ عبارات أخرى:

«... سيرت الأرض الذي يباركهم الرب وسينقطع الملعونون. سيرث الصديقون الأرض وإلى الأبد» \.

وبالطبع فإنَّ كلمة «الصالحون» الواردة فسي القرآن همي كملمة جمامعة

أوردنا العبارات من ترجمة التوراة عام ١٨٧٨ من قبل مجمع ترجمة الكتب المقدسة باللغات الأجنبية في لندن.

تشمل «الحكماء» و «الصديقين، و «المتوكلين، و «المباركين،

وكما ذكرنا فإنَّ المستفاد من الآية ﴿إِنَّ فِي هَـٰذَا لَبُلاغاً لِقَومِ عَـٰـابِدِينَ﴾ أنَّ الهدف النهائي للصالحين ليس الحكومة، بـل هـي وسـيلة لبـلوغ ذلك الهدف، أي تكامل الإنسان في كافة الجوانب، لأن البلاغ ما يبلغهم هدفهم.

# الاستخلاف في الأرض:

٢ ــ نقرأ في الآية ٥٥ من سورة النور :

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الْأَرْض كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّـذِي ارْتَعْضَى لَـهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْنِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُولَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾. فقد تضمنت الآية ثلاثة وعود صريحة للذين أمنوا وعملوا الصالحات.

ونعلم أنَّ لكلِّ وعد ثلاثة أركان:

الذي يعد هنا هو الله، والموعود الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات» أي المؤمنين الصالحين. والمواد الواردة في الوعود الثلاثة هي:

١ ـ الاستخلاف في الأرض، أي حكومة الحقّ والعدل.

٢ ـ تمكين الدين، أي نفوذ المعنويات وحكومة القوانين الشرعية فــي كافة جوانب الحياة.

٣ .. تبديل الخوف بالأمن؛ إزالة كمافة عمناصر الخموف وعمدم الأممن واستبدالها بالأمن التام والاستقرار الكامل.

والمراد من المتمكين الدين؛ كما يقهم من سائر استعمالات هذه المفردة

رسوخ التعاليم الدينية في جميع شؤون الحياة، لا من قبيل ألفاظ السلام والحرية وحقوق الإنسان التي يحمل لوائها اليوم المدافعون المزيفون ولا تتجاوز حناجرهم، بينما لا وجود لها في الخارج؛ وكأنها ألفاظ خيالية لا يمكن نيلها إلا في الأحلام وعالم الخيال.

آنذاك سوف لن تكون التعاليم الإسلاميه بصيغة بعض القوالب الصورية الجافة والألفاظ الخاوية، بل ستكون نظرية الحياة السائدة في كلّ مكان.

آنذاك ستكون المسؤولية واليقظة عامة شاملة، وسيحول اتساعها دون استغلالها من قبل بعض الأفراد.

وسوف لن تستطيع حينها المنافع الشخصية أن تحول دون القسضاء الصحيح، لا على غرار ما يحصل اليوم من قبل بعض الساحقين لحقوق الإنسان، حين يرتقون منصة المؤتمرات العالمية ويتحدثون بحماس عن هذه الحقوق والحريات وهم يرون عدم كفاية حتى المواثيق الدولية الواردة بهذا الشأن والتي لا يلتزمون في الواقع بأي من بنودها فتعالى الأيدي بالتصفيق من جانب زعماء ما يسمى بحقوق الإنسان، ولا غرو فهم معا ولا يستطيعون ضمان مصالحهم دون أن يسلكوا هذا الأسلوب.

الاستقرار والأمن آنذاك لا يمزج بالخوف، فهو ليس كالأمن الذي نسراه في بعض بقاع العالم والذي يفرزه الخوف من الأسلحة الفتاكة. وهل هذا أمن أم رعب؟ فهذا الأمن يفرزه الخوف العظيم من عواقب الحروب الوخيمة، إنّه ليس بأمن حقيقي،

ونتيجة هذه الوعود الإلهية الشلاثة تمهيد السبيل لتركية الإنسان وتكامله على مستوى المفاهيم الإنسانية والعبوديه لله وهدم الأصنام بكافة أشكالها «بعبدونني لا يشركون بي شيئاً».

لا بأس هنا أن نتطرق إلى بعض أقوال المفسرين وما ذكروه من ســبب لنزول هذه الآية:

يرى بعض المفسرين أنَّ الآية نزلت حين هاجر المسلمون من مكة إلى المدينة.

فقد برزت نهضة جديدة هزت أركان ذلك المجتمع الملئ بالخرافات والأساطير والجهل والظلم والتمييز العنصري، ممّا أثارت الطرف الآخـر للمعارضة.

ورغم قلة عدد الأصحاب إلا أنهم عرفوا بالصمود والتضحية، إلا أن حجم المعارضة كان عريضاً واسعاً، وقد تصاعدت حدة الصراع بحيث كان المسلمون يعيشون على الدوام حالة التأهب القصوى، فلا يفارقون أسلحتهم حتى عند نومهم وينهضون صباحاً ليتقلدوا تلك الأسلحة الثقيلة.

وبالطبع فإن استمرار هذا الوضع كان يزعجهم، كيف يسعهم النوم بـهذه التجهيزات والأسلحة، وأي نوم هذا الذي يحلمون به والعدو متربص بهم.

كانوا يتمنون أحياناً أن يستريحوا ليلة من ذلك العناء دون أن يكون من العدو خطراً يهددهم، كما يأملون بإقامة الصلاة دون أن يباغتهم العدو، فيعبدون الله بكل حرية ودون خوف ويقضون عملى الأصنام ويمعيشون بأمان في كنف حكومة العدل الإلهي.

ومن هنا كان يسأل بعضهم البعض هل سيأتي ذلك اليوم؟} وهنا نزلت

الآية وحملت البشارة بتحقق ذلك الوعد وقدوم ذلك اليوم، وقد رأينا كيف حلى الجريرة حلى الجريرة العربية.

ويبدو سبب النزول هذا منسجماً مع الآية، لكن لعلمنا بسبائر أسباب نزول مختلف الآيات القرآنية فانه لا يسمعنا حسر مفاهيم الآيسات فسي أسباب النزول، بل سبب النزول يعد أحد مصاديق الآية.

ولعلَّ الاقتصار بالآية على سبب النزول من قبيل الأسلحة التي تعدها للقتال، وما أن يتوقف ذلك القتال حتى نطرحها جانباً، وإن كانت باهضة التكاليف وصالحة للاستعمال.

طبعاً شهد أواخر عصر النبي المنافق عملية جانب من المفهوم الشامل لهذه الآية، إلّا أن تطبيق ذلك المفهوم بأجمعه والاستخلاف في الأرض لم يطيق لحدّ الآن وما زال العالم ينتظره.

نعم، تبشر الآية الشريفة جميع المؤمنين الحقيقيين بالحكومة العالمية التي تكون من نصيب الصالحين، وتطوي جميع الصفحات السوداء التي خلفتها عصبة من الأنانيين والمستكبرين الذين تلاعبون في مقدارات والإنسانية.

ومن هنا ورد في بعض الروايات أنَّ الآية واردة في قيام المهدي الموعود. فقد روى الطبرسي في تفسيره «مجمع البيان» عن الإسام السجاد لللهِ أنَّه قال:

همم والله شيعتنا أهل البيت يفعل الله ذلك بهم على يد رجل منا هو مهدي هذه الأُمّة». ثمّ ذكر مثل هذا المضمون عن الإمامين الباقر والصادق الله وأضافا أنّ الآية مطلقة وتشمل خلافة جميع الأرض، وحيث لم يستحقق هـذا الوعــد الإلهى فلابدٌ من انتظاره.

كما وردت عدَّة روايات في تفسير «البرهان» عـن الإمــامين الصــادق والباقر عَلِيْكِ في أنَّ الآية إشارة إلى قيام القائم.

جدير بالذكر أنّه بالنظر إلى كلمة «منكم» فإنّ هناك أقلية مؤمنة صالحة تمارس النهضة العالمية حين تـتوفر ظـروفها فـتبلغ بـها شـاطئ الأمـان وتتغلب على جميع المصاعب والمطبات التي تعترض سبيل السفينة.

# 8008

٣ \_ نقرأ في الآية ٣٣ من سورة التوبة:

﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاللَّهَدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾.

ولابدّ من الرجوع إلى الآية السابقة للوقوف عملى معنى همذه الآيمة: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾.

ويـتضح مـن هــذه الآيــة أنّ إرادة الله تــعلقت بــتكامل نــور الإســـلام، وسيكون تكامله حين ينشر لوائه على كافة أنحاء العالم.

ومن ثمّ وضح هذه الحقيقة في الآية المذكورة:

﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾. وقد تكرر هذا الوعد مع فارق طفيف في الآية ٢٨ من سورة الفتح: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً﴾.

وأخيراً جاء هذا الوعد للمرة الشالثة فسي الآيــة ٩ مــن ســورة الصــف بالعبارة التي وردت في سورة التوبة :

﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾.

ولعلّنا ندرك أهمية هذا الوعد الإلهي من هذه الآيات القرآنية. إلّا أنّ المهم هو اتضاح مفهوم العبارة اليظهره،

أَوَّلاً: يرجع الضمير «هاء، إلى النبي عَلَيْهُ أَو قدين الحقّ،؟

على ضوء الاحتمال الأوّل المفهوم غلبة النبي لجميع الأديان، بمينما مفهومها غلبة الدين الإسلامي على أساس الاحتمال الثاني.

لكن يبدو على أساس قواعد اللغة أنّ الضمير يمعود إلى «ديسن الحقّ» كونه الأقرب (وإن لم يكن الفارق بينهما كبيراً). أضف إلى ذلك فإن انتصار دين على سائر الأديان أنسب تعبيراً من انتصار شخص على سائر الأديان (لابدّ من التمعن).

ثانياً: (وهذا هو المهم) ما المراد هنا بالظهور؟ لا شك أنّ الظهور هــنا لا يعني البروز والوضوح، بل يعني الغلبة. جاء فــي كــتاب القــاموس ـــأحـــد المصادر اللغوية المعروفة ــظهر به وعليه: غلبه.

كما جاء في مفردات الراغب: ظهر عليه غلبه.

وكما وردت بهذا المعنى في عدّة آيات من سور القرآن كسورة المؤمن والكهف والتوبة: ﴿ كَيْفَ وَإِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُوا فِيكُمْ إِلَّا وَلَا فِمَّةً يُرْضُونَكُمْ فِالسِقُونَ ﴾ \.
﴿ يَا قَوْمٍ لَكُمْ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الأَرْضِ... ﴾ \.
﴿ إِنَّهُمْ إِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلْتِهِمْ وَلَـنْ ثَمْلِكُوا إِذَا أَبَداً ﴾ \.
﴿ وَلَنَّهُمْ إِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلْتِهِمْ وَلَـنْ ثَمْلِكُوا إِذَا أَبَداً ﴾ \.
ثَمْلِحُوا إِذَا أَبَداً ﴾ \.

#### જાબ્લ

لكن ما المراد بغلبة دين لسائر الأديان؟ ذكر المفسرون ثلاثة آراء:

١ ــ الغلبة المنطقية؛ أي بمقارنة الإسلام بسائر الأديان الممزوجة غالباً
 بالخرافات تظهر غلبة المنطق المستدل على سائر المناطق.

يعتقد أصحاب هذا الرأي أنّه كلما قارنا التوحيد الإسلامي الخالص مع سائر أنواع التوحيد المشوبة بالشرك أو الشرك الخالص فانه يتضح منطق أفضلية الإسلام على سائر الأديان، وكذلك سائر المباحث التي اكتسبت عملية هذا الوعد الإلهي؛ حتى أنّ مقارنة شعار الأذان بفضله شعار محرك، بشعار الناقوس وعدم شعارية أغلب الأديان يكشف عن هذه الغلبة المنطقية.

٢ ـ الغلبة العملية والغلبة الخارجية على سائر الأديان، غاية الأمر ضمن

١. سورة التوبة ، الآية ٨

٢. سورة المؤمن (غافر) ، الآية ٢٩.

٣. سورة الكهف، الآية ٢٠.

مقارنة اقليمية لاعالمية وعامة.

فقد تحققت أيضاً؛ حيث تغلب الإسلام في عهد النبي عَلَيْهُ على شبه الجزيرة العربية ومن ثمّ على منطقة عظيمة من العالم، حتّى خضع لنفوذ الإسلام اتباع الديانات الأخرى في تلك المناطق الممتدة من جدار الصين بل ما وراء جدار الصين حتّى شواطئ المحيط الاطلسي، وقد ظلّ الإسلام متجذراً في تلك المناطق حتّى بعد اضمحلال الدولة الإسلامية هناك.

٣ ـ الغلبة الخارجية والعملية على مستوى العالم وجميع ما على الأرض والتي تشمل الغلبة الثقافية والاقتصادية والسياسية، وهو التفسير الذي قال به بعض مفسري العامة فضلاً عن مفسرى الشيعة.

قطعاً لم يصبح هذا الوعد عملياً لحد الآن ولا ينطبق سوى على الحكومة التالمية للمهدي الموعود الله الحكومة التي يعم الحق والعدل فيها كلّ مكان ويتغلب فيها هذا الدين على ضوء القياس العالمي على سائر الأديان. ولدينا بعض القرائن التي تفيد ترجيح التفسير الشالث على سائر التفاسير؛ لما يلى:

أوّلاً: الغلبة المستفادة من كلمة «الظهور» ظاهرة في الغلبة الحسية والعينية والخارجية، لا الغلبة الذهنية والفكرية، ولذلك لم يسرد «الظهور» بمعنى الغلبة الذهنية في أي من الموارد القرآنية المذكورة، بل لوعدنا إلى الآيات السابقة وأمعنا النظر فيها لرأيناها وردت بمعنى الغلبة العينية والخارجية.

ثانياً: ذكر كلمة «كله، بعنوان تأكيد يشير إلى عدم وجود البعد الاقليمي

للغلبة، بل هي عامة شاملة لجميع الأديان، وهذا لا يمكن سوى من خــلال شمولية الإسلام للعالم.

ثالثاً: الروايات التي وردت في تفسير الآية وتبقوي التنفسير الشالث، مثل:

ا \_روى العرباشي باسناده عن عمران بن ميثم عن عبابة أن الميرالمؤمنين على حيابة أن الميرالمؤمنين على حين تلى الآية وهو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ... سأل أصحابه: أظهر ذلك؟ قالوا: بلى. قال:

«كلا، فوالذي نفسي بيده حتى لا يبقى قرية إلّا وينادى فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله بكرة وعشياء أ

٢\_وقال الإمام الباقر ﷺ : 💆

«إنَّ ذلك عند فروج المهدي من آل محمَّد فلا يبقى أحد إلَّا أقر بمحمَّد» .

٣\_قال المقداد بن الأسود سمعت رسول الله علي يقول:

«لا يبقى على ظهر الأرض بسيت مساد ولا ويسر إلّا ادخسله الله كسلمة الإسلام» ٣.

كما وردت عدة روايات تفسر الآية بهذا المضمون.

ಶುಡ

١. مجمع البيان، ذيل الآية ٩ سورة الصف.

۲. تفسير البرهان، ج ۲، ص ۱۲۱.

٣. تفسير مجمع البيان ، ذيل الآية ٣٣ سورة التوبة.

كانت هذه طائفة من الآيات القرآنية التي تؤكد العدل والسلام العالمي والإيمان بالتوحيد والإسلام في كافة أرجاء العالم. كانك





## المصلح العالمي في مصادر العامة

لابد من الالتفات إلى أمرين قبل كلّ شيء.

١ ـ يتساءل البعض ما الحاجة إلى الروايات ولدينا القرآن؟

وطالما بين القرآن كلّ شيء دفيه تيبان لكلّ شيء، فما المانع من أن نلتحق بمن قال: دحسبنا كتاب الله الأحاصة إننا نسمع أنّ همناك بعض الروايات والأحاديث الموضوعة بين سائر الأحاديث الصحيحة وهذا ما يؤدى إلى عدم اعتبارها جميعاً.

#### 8003

لكن بالنظر إلى أننا مسلمون، والمسلم المتمسك بالقرآن لا يمكنه تجاوز الأحاديث الإسلامية الواردة من طرقها الصحيحة، وذلك لأنه:

أَوْلاً: إِنَّ مِن أَنكر إلسنَّة فقد أَنكر القرآن، حيث صرّح القرآن بشأن النبي تَلِيُّا في أَنَّ كلامه حجّة وأنّه مفترض الطاعة فقال: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ قَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا...﴾ \. قَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا...﴾ \.

١. سورة الحشر، الآية ٧.

وقال: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُـؤْمِنَةٍ إِذَا قَـضَى اللَّهُ وَرَشُـولُهُ أَشْراً...﴾ ﴿ وَقَال: ﴿وَمَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَنْ تَـوَلَّى فَـمَا أَرْسَـلْنَاكَ عَـلَيْهِمْ خَفِيظاً ﴾ ٢.

وهكذا سائر الآيات التي ترى وجوب طاعة أوامر النبي ﷺ بـصفتها أوامر الله.

ثانياً: إنّ القرآن يحتوي على القوانين الكلية للإسلام وإن غضضنا الطرف عن السنّة فانه سيفقد صبغته العملية، وستبقى الكليات الذهنية التي لا يمكن تنفيذها؛ ذلك لأنّ السنّة بسيّنت جميع الجزئيات والمقررات العملية والتنفيذية لتلك القوانين الكلية.

ورغم منع البعض من تدوين أحاديث النبي عَيَنَ الله بعد وفاته بغية عدم اختلاطها بالقرآن الكن سرعان ما وقفوا على ضعف هذا النمط من التفكير، بحيث ربّما تندرس السنّة مع مرود الزمان حتى ينتهي الأمر إلى فقدان الإسلام لجانبه العملي والتنفيذي، ومن هنا تركوا تلك النظرية الفاشلة وعمدوا إلى تدوين الحديث والرواية.

ثالثاً: صحيح أنّ يد الوضاعين امتدت إلى الأحماديث الإسلامية وقد شوهتها لمختلف الدوافع والأسباب، غير أنّ ذلك لا يعني عدم وجود بعض الضوابط في تمييز الأحاديث الصحيحة من المموضوعة، وممن ذلك عملم الرجال والحديث والدراية.

٢ ـ رجل ثوري لا سياسي مادي:

إنَّ الأدلَّة التي ذكرت \_كالآيات الواردة في هذا الخصوص \_عن طريق

١. سورة الأحزاب، الآية ٣٦.

٢. سورة النساء ، الآية ٨٠

العقل أو الفطرة والتي تشير إلى تحقق نهضة اصلاحية شاملة في العالم، لم تتطرق إلى شخص معين، بل اقتصرت على مباحث كلية؛ ولكن ممّا لاشك فيه أنّ هذه النهضة تتطلب زعيماً كسائر النهضات، زعيماً مقتدراً وعالماً ذا آفق بعيد ونظرة ثاقبة وعالمية، فهل يمكن أن ينبثق هذا الزعيم كسائر زعماء العالم المعاصر من المجتمعات المادية ؟ أي كالزعماء الذين يكون هدفهم بالدرجة الأولى حفظ مناصبهم، ومن ثمّ كلّ ما من شأنه حفظ مكانتهم؛ وتعظيمهم إزاء المدارس السياسية والاقتصادية المختلفة بمستوى التأثير في حفظ مكانتهم؛ وقد تكون ذروة أهدافهم في المرحلة بمستوى التأثير في حفظ مكانتهم؛ وقد تكون ذروة أهدافهم في المرحلة بمستوى التأثير في حفظ مكانتهم؛ وقد تكون ذروة أهدافهم في المرحلة بمستوى التأثير في حفظ مكانتهم؛ وقد تكون ذروة أهدافهم في المرحلة بمستوى التأثير في حفظ مكانتهم؛ وقد تكون ذروة أهدافهم في المرحلة اللاحقة الانطلاق نحو تحقيق مصالح شعوبهم، وإن كان ذلك على حساب ذبح الشعوب الأخرى.

وقد اثبتت حرب فيتنام التي استغرقت عشرين سنة وقد خلفت ملايين القتلى والجرحى وهدم ملايين الأحياء السكنية وملايين الأفراد المسوهين ومليارات الأموال والثروات، أنّ الرأسمالية المعاصرة مستعدة للقتال من أجل حفظ منافعها، بل أحياناً لالشيء \_بل أبعد من ذلك من أجل سلسلة من الأوهام الفارغة \_وقد تغير خلال هذه الفترة عدد من هؤلاء الزعماء العظام (؟) غير أنهم ساروا جميعاً على نهج أسلافهم ليثبتوا أنّ ذلك العمل لم يكن نزعة فردية أو جماعية معينة، بل هو مبدأ ثابت من مبادئ وخصائص هذه الأنظمة.

إنّهم ينشدون الحرية كهدف سام، لكنهم يقتصرون بـها عــلى أنـفسهم، وقد يتبنون شعارها أحياناً من أجل الآخرين، ولكن مــا أن تــتعارض مــع مصالحهم حتّى يتنصلوا عنها. إنهم يتفقون بغية ضمان منافعهم، وهذا هـو مـبدأهم المـقدس المـتفق عليه، وكأنهم تعاقدوا معاً على الدوام على ذلك الأمر.

كما استغلوا حرية «حقوق الإنسان» ودحرية الشعوب في تقرير مصيرها» لضرب منافسيهم، ولذلك قد تمنتكس تملك الحرية إن كمان الكلام عن حلفائهم، فيتخلون عن تلك الشعارات حفظاً لمصالحهم ورعماية لتملك العلاقات.

فهل يسع مثل هذه الأنظمة أن ترفع راية الحرية والعدالة في العالم، وهل هناك من فرق بين الدول الكبرى؟ فالظلم والاستعباد والقهر الذي تتميز بد الأنظمة الرأسمالية واضح لا يتطلب مزيداً من العناء.

أمّا الأنظمة اليسارية؛ فقد واجهت جميع الأنظمة وحصرت سلطتها في بضعة أفراد \_أي الفئة الحزبية الحاكمة حعلى أساس بسط العدل وترفيه الطبقات المعدمة والمسحوقة وبناء المجتمع الخالي من الطبقية، ومن هنا فقد صهرت آلاف الاقطاعين الكبار والصغار في بوتقة ثورة «البرولتاريا» ثمّ اطلقت عدداً من كبارهم ليمسكوا بخيوط اللعبة لكافة حركات بيئتهم السياسية والاقتصادية. وقد حكموا مجتمعاتهم بقوة غاشمة سلبتهم حتى التفكير في معارضة زعمائهم. وكأنهم جعلوا بعض المبادئ المرنة التي يفرزها العقل البشري في اطار مسيرته التكاملية بمثابة مبادئ خالدة لإيقاف عجلة التاريخ عن التطور والحركة والإبقاء عليها ساكنة في موضع معدن.

ويطالنا هنا بعض الزعماء المستبدين الذيسن يستمكنون بالتدريج مسن

الاطاحة بمعارضيهم ليذكروننا باساطير الدكتاتوريات المُبادة كســـلاطين المغول، على سبيل المثال فإنّ الزعيم الفذ استالين لا يرى من ضير في قتل أكثر من مليون ومثتي شخص من أجل البقاء في منصبه وحفظ مصالحه.

ولكن ما أن مات حتى سلوا جسده من قبره وعمدوا إلى إزالة اسمه، فتحول إلى عدم كأنّه لم يكن له من وجود، والحال، كان حتى الأمس المدافع الوحيد عن حقوق الطبقة العاملة وضمان راحتها ورفاهيتها قد تتطلب المصالح أحيانا الوقوف بشدة بوجه حلفائهم وأعوانهم، وابرام اتفاقيات التعاون والصلح والسلام مع أعدائهم والتنازل عن جميع المبادئ والأصول التي يتشدقون بها.

فهل يسع مثل هؤلاء الزعماء حمل لواء العدل العالمي ونشره خفاقاً على الشعوب؟

وهل تستطيع الأنظمة المادية الرأسمالية أو الانستراكبية أو الشيوعية الماركسية أن ترفد المجتمع بذلك الزعيم المنتظر؟ قطعاً لا.

حقًاً ليس ذلك سوى للمدرسة الإنسانية التي تـفوق النـزعة المـادية والتي تستطيع تطبيق وتنفيذ ذلك المشـروع الإنسـاني فــي كــافة أرجــاء العالم.

المدرسة التي لايفكر زعيمها قط في حفظ مكانته ومصلحته.

ولا يقتصر بنظره على شعبه. كما لا ينظر إلى ما حوله بعين مادية محدودة.

وأن يتمتع بالأفكار السماوية الرفيعة والعميقة والترفع عن الضحالة.

فذلك الشخص الذي تخالف مبادؤه نظيرتها لدى المدارس المادية

التي تنهض اليوم بادارة شؤون المجتمعات، هو من يستطيع انقاذ البشرية من هاوية الهلكة وايصالها إلى شاطئ الأمن والنجاة.

فمن هو ذاك؟ يعتقد المسلمون أنَّ ذلك الرجل هو المهدي ١١٠٪.

# من هو المهدي؟

مرّ علينا في بحث آثار الانتظار أنّ جميع الفرق الإسلامية دون استثناء تعيش انتظار المصلح العالمي من نسل النبي وهو «المهدي».

(الزعيم الذي هدي إلى هدفه ومشروعه الثوري العالمي والقادر عــلى هذا الأساس على هداية الآخرين وزعامتهم).

وقد بلغ هذا الاتفاق درجة بمحيث لم تشلذ عنه حتى أعظم الفرق الإسلامية افراطاً \_أي الوهابية مرولم تكتف بقبوله، بل هبت للمدفاع عنه لأنها تراه من العقائد الإسلامية المسلمة.

وسنورد بيان «رابطة العالم الإسلامي، التي تعد من أكبر مراكز الوهابية في مكة قبل أن نذكر ما ورد عن علماء العامة بهذا الخصوص. وترى أنّ ما تضمنته هذه الرسالة من وثائق ضرورية لم تمدع مجالاً لأحمد للانكار، ولعلّها هي السبب في اذعان الوهابية المتطرفة، والذي نعتقده أنّ هذه الرسالة واضحة صريحة لا تحتاج إلى أدنى توضيح، ولعلّها تلقم من يزعم بأنّ عقيدة ظهور المهدي فكرة مستوردة، حجراً وتخرسه عن الرد.

حيث تقدم قبل سنتين اشخص يدعى وأبو محمّد، من كينيا بسؤال إلى

١. ينبغي الالتفات إلى تاريخ تأليف الكتاب.

«رابطة العالم الإسلامي» التي تعتبر من المراكز الدينية الحجازية والمكية المهمة بشأن ظهور المهدي المنتظر.

فبعث له «محمّد صالح القراز» الأمين العام، برسالة ضمّنها جوابه وأشار فيها إلى قبول ابن تيمية للأحاديث المتعلقة بالمهدي، جدير بالذكر أنّ الفارق الكبير بين هذه الرسالة مع عقائد أتباع مدرسة أهل البيت المبيّز هي أنّهم ذكروا اسم والد الإمام المهدي «عبدالله»، بينما المسلم لدى الشيعة أنّ والده هو الإمام الحسن العسكري، ولعلّ سر هذا الاختلاف ما ورد في بعض روايات العامة «اسم أبيه اسم أبي» بينما تفيد القرائن أنّ أصل هذه العبارة «اسم أبيه اسم ابني» والخطأ في التنفيط هو سبب اختلاف العبارة (أيد هذا الاحتمال الكنجي الشافعي في كتابه البيان في أخبار صاحب الزمان). وعلى كلّ حال فإنّه لا يمكن الاعتماد على تلك العبارة للأسباب التالية :

١ ــلم ترد هذه العبارة في أكثر روايات العامة.

٢ ـ ورد في رواية ابن أبي ليلي «اسمه اسمي واسم أبيه اسم ابني».

٣ ـ تفيد الروايات المتواترة عن طرق أهل البيت المبيني أنَّ اسم أبيه «الحسن».

عـصرحت بعض روايات العامة أنّه ابن الإمام الحسن العسكري.
 (للوقوف على المزيد بهذا الشأن راجع كتاب: منتخب الأثر صفحات ٢٣٦ إلى ٢٣٦، الباب ١١، وكتاب نور الأبصار».

## نص الرسالة:

الكريم أبو محمّد «المحترم (كينيا)

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ـ اشارة إلى خطابكم (المؤرخ في ٢١ مايو ١٩٧٦م) المتضمن عن موعد ظهور المهدي وفي أي مكمان يقيم؟

نفيدكم بأننا نوفر لكم مع خطابنا إليكم ما جاء من الفتوى في مسألة المهدي المنتظر وقد قام بكتابته فضيلة الشيخ محمد المنتصر الكناني وأقرّته اللجنة المكنونة من أصحاب الفضيلة الشيخ صالح بن عثيين وفضيلة الشيخ أحمد علي وفضيلة الشيخ عبدالله خياط.

مدير ادارة المجمع الفقهي الإسلامي: محمّد منتصر الكناني وقد دعم الفتوى بما ورد من أحاديث المهدي عن الرسول الكناني وما ذكره ابن تيمية في المنهاج بصحّة الاعتقاد وابن القيم في المنار وإن شاء الله تعالى ستجدون في الكتاب مطلبكم وما يغنيكم عن مسألة المهدي انتم ومن كان على نهجكم آملين لكم التوفيق والسداد.

الأمين العام محمد صالح القزاز

### بعد التحية

جواباً عمّا يسأل عنه المسلم الكيني في شأن المهدي المنتظر عن موعد ظهوره وعن المكان الذي يظهر منه وعن ما يطمئنه عن المهدي اللها.

هو محمّد بن عبدالله الحسني العلوي الفاطمي المهدي الموعود المنتظر

موعد خروجه في آخر الزمان وهو من علامات الساعة الكبرى يخرج من الغرب ويبايع له في الحجاز في مكة المكرمة بين الركن والمقام - بين باب الكعبة المشرفة والحجر الأسود عند الملتزم، ويظهر عند فساد الزمان وانتشار الكفر وظلم الناس، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً، يحكم العالم كله وتخفع له الرقاب بالاقناع تارة وبالحرب أخرى، وسيملك الأرض سبع سنين وينزل عيسى المله من بعده فيقتل الدجال أو ينزل معه فيساعده على وتنك بباب «اللد» بأرض فلسطين.

هو آخر الخلفاء الراشدين، الاثني عشر الذين أخبر عنهم النبي صلوات الله وسلامه عليه في الصحاح، وأحدديث المهدي واردة عن الكثير من الصحابة يرفعونها إلى رسول الله وعبدالرحمن بن عوف، عفان؛ وعلي بن أبي طالب، وطلحة بن عبيدالله، وعبدالرحمن بن عوف، وعبدالله بن عباس، وعمّار بن ياسر، وعبدالله بن مسعود، وأبو سعيه الخدري، وثوبان، وقرة بن اياس المزني، وعبدالله بن الحارث بن جزء وأبو هريرة، وحذيفة بن اليماني، وجابر بن عبدالله، وأبو أمامة، وجابر بن ماجد الصدفي، وعبدالله بن عمر، وأنس بن مالك، وعمران بن حصيني، وأمّ سلمة.

هؤلاء عشرون منهم، ممّن وقفت عليهم، وغيرهم كثير، وهناك آثـار عن الصحابة مصرّحة بالمهدي، من أقوالهم، كثيرة جداً، لها حكم الرفع، إذ لا مجال للاجتهاد فيها.

أحاديث هؤلاء الصحابة التي رفعوها إلى النبي الله والتي قالوها من

أقوالهم اعتماداً على ما قاله رسول الله صلوات الله وسلامه عليه ورآها الكثير مـن دواويـن الإســلام، وأمّـهات الحــديث النــبوي، مـن الســنن والمعاجم والمسانيد منها:

سنن أبي داود، والترمذي، وابن ماجة، وابن عمرو الداني، ومسانيد أحمد، وابن يعلى، والبزاز، وصحيح الحاكم؛ ومعاجم الطبراني الكبير والآلوسي والروياني والدارقطني في الأفراد، وأبو نعيم في أخبار المهدي والخطيب في تاريخ بغداد، وابن عساكر في تاريخ دمشق وغيرها.

وقد خص المهدي بالتأليف أبو نميم في «اخبار المهدي» وابن حجر الهيثمي في القول المختصر في علامات المهدي المنتظر والشوكاني في التوضيح في تواتر ما جاء في المنتظر والدجّال والمسيح، وادريس العرقي المفريي في تأليفه «المهدي» وأبو العبّاس بن عبدالمؤمن المغربي في كتابه «الوهم المكنون في الرد على ابن خلدون».

وآخر من قرأت له عن المهدي، بحثاً مستفيضاً، مدير الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة في مجلة الجامعة، أكثر من عدد.

وقد نصّ على أنّ أحاديث المهدي أنها متواترة، جمع من الأعلام قديماً وحديثاً منهم السخاوي في «فتح المغيث». ومحمّد بن أحمد السفاويني في شرح العقيدة وأبو الحسين الابري في «مناقب الشافعي» وابن تيمية في فتاواه والسيوطي في الحاوي وادريس العراقي المغربي في تأليف له عن المهدي والشوكاني في «توضيح في تواتر ما جاء في المنتظر؛ والدجّال، والمسيح» ومحمّد بن جعفر الكناني في «نظم

المتناثر في الحديث المتواتر» وأبو العبّاس بن عبدالمؤمن المغربي في «الوهم المكنون من كلام ابن خلدون» وحاول ابن خلدون في مقدمته أن يطعن في أحاديث المهدي، محتجاً بحديث موضوع لا أصل له عند ابن ماجة لا مهدي إلّا عيسى، ولكن ردّ عليه الأثمّة والعلماء؛ وخصّه بالرد شيخنا ابن عبدالمؤمن، بكتاب مطبوع متناول في المشرق والمغرب منذ أكثر من ثلاثين سنة.

ونصّ الحفاظ والمحدّثون على أنّ أحاديث المهدي فيها الصحيح والحسن ومجموعها متواتر ومقطوع بتواتره وصحته.

وأنَّ الاعتقاد بمخروج المهدي والجب وأنَّه من عقائد أهل السنّة والجماعة ولا ينكر إلَّا جاهل بالسنّة ومبتدع في العقيدة.

والله يهدي إلى الحقّ ويهدّي إلى السبيل و الم

مدير إدارة المجمع الفقهي الإسلامي محمّد المنتصر الكناني

ونرى من الضروري هنا أن نورد بعض أقوال سائر علماء العمامّة بـهذا الشأن:

١ ـ قال الشيخ منصور على ناصف مؤلف كتاب التاج ١:
 «اشتهر بين العلماء ـ سلفاً وخلفاً ـ أنّه في آخر الزمان لا بدّ من ظهور
 رجل من أهل البيت يسمى «المهدي» يستولي على الممالك الإسلامية

ألف هذا الكتاب أخيراً وأثنى عليه جماعة من كبار علماء الأزهر، كما ورد ذلك في مقدمته بهدف جمع مجموعة من «كتب الحديث الخمسة» التي تعد من أهم كتب العامة في الحديث.

ويتبعه المسلمون ويعدل بينهم ويؤيد الدين».

ثمّ قال:

«وقد روى أحاديث المهدي جماعة من خيار الصحابة وأخرجها أكابر المحدّثين كأبي داود والترمذي وأبن ماجة والطبراني وأبي يعلى والبزاز والإمام أحمد والحاكم، رضي الله عنهم أجمعين ولقد أخطأ من ضعّة، أحاديث المهدي كلّها كابن خلدون وغيره» أ

٢ \_ ولم يستطع حتى ابن خلدون المعروف بمخالفته لأحاديث المهدي أن ينكر شهرة أحاديث المهدي بين جميع علماء الإسلام حتى قال: المشهور بين جميع المسلمين طيلة العصور أنّه يظهر آخر الزمان رجل من أهل البيت يؤيد الدين ويبسط العدل ويتبعه المسلمون ٢.

٣\_قال العالم المصري المعروف محمد الشبلنجي في كـتابه «نـور الأبصار»:

«تواترت الأخبار عن النبي ﷺ على أنّ المهدي من أهل بسيته وأنّه يملأ الأرض عدلاً» ٢.

٤ ـوذكر الشيخ محمّد الصبان <sup>٤</sup> في كتابه «اسعاف الراغبين»: «إنّ الأخبار المتواترة عن النبي الله أنّ المهدي سيظهر آخر الزمان

۱. التاج ، ج ٥، ص ۳۱۰.

٢. ابن خلدون، طبعة بيروت ص ٣١١ (طبقاً لما نقله محمود أبو رية فسي كستابه أضسواء عملى السنّة المحمّدية).

٣. تور الأبصار ، ص ١٥٧.

٤. رسالة صبان في حاشية تور الأبصار، طبعة مصر ص ١٣٨.

وأنَّه من أهل بيت النبي وسيملأ الأرض قسطاً وعدلاً».

٥ ــوروى ابن حجر في صواعقه المحرقة عن أبي الحسن الأمري:
 «إنّه وردت أخبار متواترة وكثيرة عن النبي تَنَائِلُهُ سيظهر المهدي وهو
 من أهل بيت النبي مَنَائِلُهُ ... ويملأ الأرض قسطاً وعدلاً» \.

٦ ـ قال صاحب كتاب «التاج» بعد أن أشار إلى كتاب «الشوكاني» أحد مشاهير علماء العامة وقد ألفه بشأن الأحاديث المتواترة في المهدي وخروج الدجال وعودة المسيح وضمنه شرحاً في تواتر تلك الأحاديث: «هذا يكفي لمن كان عنده ذرة من الإيمان وقليل من انصاف» ٢.

وللوقوف على المزيد من شرح الأحاديث التي روتها العامة في قيام هذه النهضة العالمية الكبرى، راجع كتاب «المهدي» وكتاب «منتخب الأثر في أحوال الإمام الثاني عشر» رسم المرابع المرابع الإمام الثاني عشر » رسم المرابع المراب

# منطق مخالفي أحاديث المهدي:

علمنا من البحث السابق أنّ نفراً قـليلاً مـن العـامة عـارض أخـاديث المهدي ومنهم:

المؤرخ المعروف ابن خلدون والكاتب المصري المعاصر أحمد أمين وإن تصدى لهم أغلب علماء العامة. مع ذلك لابدٌ من التعرف على آرائهم بهذا الخصوص.

ويمكن ايجاز الاعتراضات في خمسة مواضيع هي:

١. الصواعق، ص ٩٩.

۲. التاج ، ج ٥، ص ٣٢٧.

١ \_اسناد اخبار المهدي ليست معتبرة ا

٠ ٢ ـ لا تنسجم الأخبار المذكورة مع العقل!

٣ ــ استغلال هذه الأخبار من بعض أدعياء المهدوية ا

٤ ــ إنَّ هذه الأخبار تؤدي إلى ضعف المجتمع الإسلامي ا

٥ \_ تصب هذه الأخبار في صالح الشيعة وعقائدهم ا

8003

# ضعف منطق المخالفين:

يستفاد من هذه الاشكالات أن لمبخالفة أحاديث المهدي صبغة ظاهرية وهي ضعف سند الروايات الواردة بهذا الشأن، أو ضعف دلالاتها؛ وصبغة واقعية تكمن خلف سابقتها ودافعها التعصب المذهبي، وبعض المصالح غير المبررة، وعلى كلّ حال فإن منطق المخالفين أجوف تماماً وفي كلّ جانب وذلك لأنه:

أولاً: أنّ أحاديث المهدي \_كما ذكرنا سابقاً \_وردت في أغلب مصادر العامة المعتبرة فضلاً عن مصادر الشيعة، وقد رواها كبار محدثي العامة وقد صرح أغلبهم بتواترها. وعليه فلا مجال لمناقشة اسنادها؛ ذلك لأن شهرتها وتواترها تغنينا عن ملاحظة السند، أي أنّ هذه الأحاديث على ضوء معايير تمييز الأحاديث، قطعية.

وبغض النظر عن ذلك فإن هنالك الأحاديث الصحيحة والمعتبرة بمين تلك الأحاديث والتي اعترف بصحتها محدثو العامة.

والعجيب اعتراف «ابن خلدون» بهذه الحقيقة، فقد ذكر ذلك بـعد عــدة

صفحات من كتابه التي افردها لأحاديث المهدي وحاول اثــارة الشكــوك بخصوص اسنادها فقال:

«فهذه جملة من الأحاديث التي أخرجها الأثمّة في شأن المهدي وخروجه آخر الزمان وهي كما رأيت لم يخلص منها من النقد إلّا القليل والأقل منه».

وهكذا فهو يعترف على الأقل بأن القليل من هذه الأحاديث صـحيحة وتأبى النقد.

أضف إلى ذلك فإن هذه الأحاديث لا تقتصر على تلك التي ذكرها ابن خلدون في كتابه، ومن هنا فقد ألف بعض علماء العامة كتباً ردوا فيها على ابن خلدون وصرّحوا بتواتر أحاديث المهدي وعدم اقـتصارها عـلى مـا أورده، وأشرنا إلى ذلك سابقاً برري من المهدي من من

ويتضح من ذلك أنّ انكـار الأحـاديّث عـن هـذا الطـريق، أي طـريق تضعيف السند، هو انكار لا أساس له من الصحّة.

ثانياً: لم يرد في الأحاديث المذكورة ما يناقض العـقل ليكـون مـدعاة لانكارها.

وحتًى إن بدا مضمون بعضها خلاف العادة فهو لا يفوق معاجز سالف الأنبياء، والاستبعاد لا يمكنه الحيلولة دون قبولها.

بالاضافة إلى أنَّ أحاديث المهدي ليست وحدة متصله بحيث نقبلها جميعاً أو نرفضها جميعاً، بعبارة أخرى فإن القدر المسلم من الأحاديث المذكورة، أي قيام شخص من أهل بيت النبي عَلَيْكُمْ ومن ولد فاطمة المُنْكِلُو ومن ولد فاطمة المنتجالة وممارسته للنهضة الاصلاحية العالمية ومل الأرض قسطاً وعدلاً، ليس

بالمطلب الذي يشكل عليه عقلياً، بل اثبتنا سابقاً أنّ هذا الموضوع ينسجم مع سلسلة من الأدلة العقلية، واما بعض الأحاديث المتعلقة بمعلامات الظهور وأمثال ذلك، فإن كانت مستبعدة وليست واضحة من حيث السند ولا يمكن الوثوق بها، فلنا أن نردها، لكن لا علاقة لردّها بسائر الأحاديث. وخلاصة القول فاننا لا ندرى لم أغمض البعض عن تفكيك الأحاديث

وخلاصة القول فإننا لا ندري لِمَ أغمض البعض عن تفكيك الأحاديث عن بعضها البعض الآخر ونقد بعضها دون الآخس، فسوقع فسي هــذا الخـطأ الفاحش!

فهذه الأحاديث تقول إنّ المدنية المادية لا تصلح البشرية، وتبدو حرب فيتنام التي استغرقت ٢٥ سنة انبوبة اختبار عجيبة، يختبر بها جميع المفكرين آرائهم، إلّا أني كعالم دين أقول إن هذا دليل على عجز المدارس المادية، وأنّ كافة الوسائل المادية عناصر تصعّد حدّة الأزمة إن افتقرت للإيمان، وهذا ما نلمسه في سائر مناطق العالم.

ثاناً: إن كانت هذه الأحاديث لصالح الشيعة فهل ذنب الشيعة أم الأحاديث؟! وما الذي يمنع من قبول الحق كيفما اتضح؟ إلى جانب ذلك فإن الأحاديث المذكورة وإن أيدت رأي الشيعة، لكن ليست هنالك من ملازمة بين قبول هذه الأحاديث وقبول التشيع، فما أكثر من يؤمن بنهضة المهدي لكنهم ليسوا شيعة. على كلّ حال لا ينبغي لبعض التعصبات المقيتة أن تحول دون ادراك الحقيقة، فهذا الأمر أشبه بما يقوله المريض المدين لطبيب ويكتب له وصفة طبية تتضمن شفاؤه فلا يلتزم بها، لأنّه إن التزم بها وتماثل للشفاء سيقول الناس أنّ ذلك الطبيب ماهر.

رابعاً: صحيح هناك استغلال لهذه الأحماديث ولكس همل همنالك مس حقيقة لم تستغل؟ فهل قلة هم أولئك الذين ادعوا النبوة والألوهية وسائر المقامات المعنوية ؟

وهل الأديان المبتدعة في العالم قليلة ؟! فهل يسنبغي طرح كـلّ هـذه الحقائق خشية الاستغلال ؟! أم هل ينبغي التنكر للألوهية والنبوة؟

> وهل قليل استغلال مختلف القوى المادية في العالم؟ هل نتجاوزها جميعاً؟ ما هذا المنطق؟ 1

لقد شهد القرن الثاني عشر ظهور اثني عشر شخصاً كلهم ادّعمى أنّه المسيح ـ وقد استقطبوا عدداً من الأفراد ـ وهذا ما أثار بعض النزاعات والمعارك التي اودت بحياة الكثير من الناس أ، فهل يدعونا ذلك إلى انكار المسيح بذريعة استغلال البعض لهذه القضية ا

خامساً: كما ذكرنا في بحث الانتظار فإن الاعتقاد بقيام المهدي بالنسبة لأولئك الذين يعيشون الانتظار الحقيقي لايموجب الخمول والركود فحسب، بل هو أساس الأمل والوقوف بوجه مشاكل الحياة وصعوباتها، على غرار الإيمان بالله وقدرته المطلقة الذي يمنح الإنسان قوة واقتداراً، ويبعده عن الشعور باليأس والاحباط، فانتظار المهدي عنصر قوة وحركة واصلاح. والحال لم يدرك البعض معنى هذا القيام كما ينبغي فنزع نحو الكسل والخمول والتهرب من المسؤولية، وهوالاء هم المقصرون الحقيقيون كأولئك الذين لم يدركوا الإيمان بالله وقدرته المطلقة. وزبدة الكلام إنه لا يمكن التنكر لواقع قائم لبعض الذرائع الواهية الجوفاء.

ಶುಡ

مرار تحقیقات کی پیتو ایر عامل میسدوی مراز تحقیقات کی پیتو ایر عامل میسدوی

ń

# المهدي في مصادر الشيعة الروائية

تبدو قضية الإيمان بالمصلح العالمي «المهدي» أكثر عمقاً ورصانة لدى الشيعة الإمامية، ذلك لأنّ العامة إن آمنت بها كسمسألة فرعية، فإنّ الشيعة تراها من الأصول الأصلية، فسلسلة الأئمّة الاثني عشر تختتم به وهو خاتم الأوصياء.

وقد ذهب بعض الساحثين في الشوون الإسلامية إلى أنّ الروايات الواردة عن طرق العامة بهذا الشّأن بلغين ٢٠ رواية، بينما تجاوزت الالف رواية من طرق الشيعة.

وإن عدّت العامة تلك الروايات في المصلح العالمي من الروايات المتواترة، فهي من «ضروريات المذهب» لدى الشيعة.

ومن هناكانت مؤلفات علماء الشيعة تفوق نظيرتها من علماء العامة. ورغم أنّ جلّ اهتمام المؤلفات تركز على جمع الروايات دون التحليل سوى في بعض الموارد، إلّا أنّ جهوداً عظيمة بذلت لجمع تلك الروايات. ولعله يمكن الاشارة في هذا الخصوص إلى ثلاثة كتب ألفت بالأسلوب المذكور \_ تعتبر أكثر شمولية من غيرها والتي ألفت من بعض العلماء المعاصرين وهي: ١ \_كتاب «المهدى» للفقيه الجليل سيّد صدر الدين الصدر.

٢ \_كتاب «البرهان على وجود صاحب الزمان» للعالم المجاهد المرحوم
 السيّد محسن الأمين.

٣-كتاب «منتخب الأثر في أحوال الإمام الثاني عشر، للعالم الفاضل «لطف الله الصافي» بتوجيه وتشجيع المرحوم آية الله البروجردي. والذي لخص باللغة الفارسية تحت عنوان «البشارة بالأمن والأمان».

ومصادر هذه الكتب، العديد من مؤلفات قدماء علماء الفريقين والتي أُلفت بصورة مستقلة أو على سبيل الاشارة لهذا الموضوع، وحيث لا يسع الكتاب نقل جميع الروايات الواردة بهذا الشأن، فاننا نكتفي بمقتظفات من الكتاب الأخير على أن نشير في الفصول القادمة إلى بعض الأخبار والروايات بما يتعلق بالبحث:

الخلفاء وأوصياء النبي تَهَيِّلُهُ الاثني عشر، وقد أحست ٢٧١ حديثاً من الخلفاء وأوصياء النبي تَهَيِّلُهُ الاثني عشر، وقد أحست ٢٧١ حديثاً من المصادر المعروفة للفريقين والتي عبرت عنه بمختلف العبارات مثل «الإمام» و «الخليفة» و «الأمير» وما شابه ذلك. وقد جاءت هذه الأحاديث في أهم مصادر العامّة ومصادر أهل البيت هي أهم مصادر العامّة ومصادر أهل البيت هي أهم مصادر العامّة ومصادر أهل البيت هي أهم مصادر العامّة ومصادر أهل البيت المهلم المهدة ومصادر أهل البيث المهلم المهدة ومصادر أهل البيث المهلم المهدة ومصادر أهل البيث المهلم المهدة ومصادر أهل المهدة والمهدة ومصادر أهل المهدة ومصادر العامة ومصادر أهل المهدة ومصادر أهل المهدة والمهدة والمهدة

ولاترى الشيعة أية صعوبة في توجيه هذه الأحاديث. إلا أنّ العامّة عانوا الأمرين في توجيهها، فلا يسعهم من جانب انكارها لآنها وردت في مصادرهم المعتبرة، ومن جانب آخر لم ينسجموا مع عقيدة الشيعة بشأن «الأثمّة الاثني عشر»؛ فقد ذهبوا أحياناً إلى أنّ الأصل هم الخلفاء الأربعة، ثمّ أضافوا لهم ثمانية خلفاء.

والحال لو أرادوا حساب الخلفاء الذيبن وصفهم النبي عَلَيْهُ بالأمراء والأثمّة الحقّ وإن اغمضوا، فإنّه يتعذر عليهم ذكر بعض الأفراد ضمن الأثمّة، كيزيد بن معاوية وسائر الحكّام من بني أمية، ولو أردنا حشر بعض الأفراد الأكثر اعتدالاً، وبالنظر إلى وحدة أهداف وخطط بني أمية وبسني العباس فإنّه ليست هناك من ضابطة، ناهيك عن المشكلة التي يفرزها التقطيع لهذه السلسلة الاثنى عشرية من حيث الزمان.

فزعموا أنّ الاثني عشر هم الخلفاء الراشدون وشمانية ممّن سيأتون لاحقاً وآخرهم المهدي ا وعلى هذا الضوء فإن فاصلة كبيرة تمتخلل سلسلة خلفاء النبي عَمَالِيُهُ وهذا ما لا ينسجم قط مع الروايات المذكورة.

٢ ـ وردت في الفصل الثاني الروايات التي تشير إلى أن عدد الأثمّة بعد
 النبي عَبِيلِهُ كعدد نقباء بني إسرائيل الذين احصاهم القبر آن ١٢ نـ قيباً، وقـ د
 تضمن ٤٠ رواية من كتب الفريقين والتي تكمل البحث السابق.

٣ ــ الفصل الثالث الذي اشتمل على الروايات التــي تــصرّح بأنــهم ١٢ إماماً أولهم علي المثلة وقد بلغت هذه الروايات ١٣٣ رواية.

٤ ـ تضمن القصل الرابع روايات عن مصادر الفريقين صرّحت بأن أوّل الخلفاء علي الله و آخرهم المهدي الله و بلغت روايات هـذا الفـصل ٩١ رواية.

٥ ــوردت في الفصل السابق الاشارة إلى الأحاديث التي صرّحت بأن
 عدد الأئمّة ١٢ وتسعة منهم من ولد الحسين بن عــلي ﴿ إِلَيْكِنَا. وقــد تــضمن
 الفصل ١٣٩ رواية.

٦ ـ بالاضافة إلى ما ورد في الفصل السابق من أنَّ عـدد الأتــمّة ١٢

وتسعة منهم من ولد الحسين بن علي البين فقد ورد قيد آخر هو «تاسعهم قائمهم» وتضمن هذا الفصل ١٠٧ رواية.

٧\_تضمن هذا الفصل الأحاديث التي اشارت إلى أسمائهم، وبعض
 هذه الأحاديث من طرق العامّة، إلّا أنّ أكثريتها من مصادر الشيعة، وقد
 اشتمل هذا الفصل على ٥٠ رواية.

إلى جانب الروايات المستفيضة في الخصائص الجسمية والروحية للمهدي وعلامات الظهور وكيفية نهضته وحكومته العالمية وسائر القضايا المتعلقة بهذا القيام العظيم. ويتضح من هذه الأحاديث أنّ المصلح العالمي العظيم، المهدي الموعود يمتاز بالخصائص التالية:

أ) إنّه من أهل بيت النبي تَتَلِيلُ وولده.

ب) إنَّه من ولد الإمام الحسِّنين لللهِ.

ج) الإمام الثاني عشر من الأثمّة بعد النبي.

د) هو ابن الحسن بن علي العسكري.

ه) صاحب الحكومة العالمية.

و) يتحرر المستضعفون في عصره من قيود واغلال الأسر، وتنتهي
 الحروب ويحل محلها الأمن والسلام والبناء.

### ಶುಚ

وكما ذكرنا فإن عدد هذه الروايات من الكثرة بحيث تستطلب بمفردها كتاباً مستقلاً، وحيث أُلفت عدة كتب بهذا الشأن أشرنا سمابقاً إلى بمعضها، فاننا نتحفظ عن الخوض في هذه الروايات، ونقتصر على بعض الاشارات في الأبحاث القادمة لإكمال الأبحاث السابقة.

والمشكلة في هذه المباحث أنها غالباً ما تقتصر عملى نقل الروايمات دون أدنى تحليل أو مناقشة، وهدفنا في هذا الكتاب هو الغوص بمصورة أعمق في الأدلة العقلية، والوقوف عند الأدلّة النقلية والروايمات وتسمليط الضوء عليها.

### ಶುಡ





# مرامح انطراقة النمضة





## علامات الظهور

هل هنالك من علامات على قرب هذه النهضة العالمية ؟ هل يمكن التكهن بأن هذه النهضة ستقع الآن أم لا؟ هل يمكن التسريع في انطلاقة هذه النهضة ؟ إن كان هذا الأمر ممكناً، فما هي الوسائل التي من شأنها التسريع في الزمان؟

છાલ

لابدّ من القول إنّ الاجابة عن أكثر هذه الأسئلة بالايجاب.

لأنّ أيّة عاصفة عظيمة لا تنطلق دون مـقدّمة، ولا تـحدث نـهضة فــي مجتمع بشري دون علامات مسبقة.

فقد وردت أشارات في الأحاديث الإسلامية إلى سلسلة من العلامات التي تشير إلى قرب وقوع تلك النهضة الشاملة والتي يسمكن تسقسيمها إلى قسمين:

الطائفة الأولى: العلامات التي يمكن التكهن بها حسب خـصائص كــلّ نهضة. الطائفة الشانية: الجزئيات والتفاصيل التي يمكن ادراكمها من خلال المعلومات الاعتيادية، وتنطوي في الغالب على تكهنات اعجازية.

ونشير هنا إلى «ثلاث علامات مهمّة» من الطائفتين :

# ١\_شمولية الظلم والفساد

العلامة الأولى التي يمكن من خلالها تصور قرب وقوع كل نهضة .. حتى هذه النهضة الكبرى \_اتساع رقعة الظلم والجور والفساد والتطاول على حقوق الآخرين وأنواع المفاسد الاجتماعية والانحرافات الأخلاقية التي تعد من عوامل سعة الفساد في المسجتمع. فمن الطبيعي أن يختزن الضغط الذي يتجاوز حدّه الانفجار، ذلك لأنّ الانفجارات الاجتماعية على غرار الانفجارات الميكانيكية تستتبع الضغوط الشديدة الزائدة عن الحدّ.

وبالطبع فإنّ سعة الظلم والفساد بوسيلة أمثال «الضحاك» في كلّ زمان إنّما تسقي شجرة الثورة وترعرع أمثال «كاوه الحداد» عنند كورة النسار، حتّى إذا اشتدت الأزمة، اقتربت انطلاقة الثورة.

ولعلَّ الأمر كذلك بالنسبة لاقتراب النهضة العالمية وظهور المصلح العالمي المهدي.

غاية الأمر وكما أشرنا سابقاً فإنّه ليست هنالك من ضرورة لأن نكون كبعض الأفراد السلبيين فنفكر في المزيد من الظلم والفساد، بـل لابـدّ أن نسعى إلى تهذيب أنفسنا والآخـرين وإعـداد الثُّلّة المـقتدرة والشـجاعة والعالمة التي يمكنها حمل لواء النهضة ومواجهة الظلم والفساد. على أيّة حال فقد ورد هذا الموضوع في أغلب الروايــات الإســـلامية تحت عنوان دكما ملئت ظلماً وجوراً».

ذكرت عين هذه العبارات في أغلب الأحاديث التي روتها مصادر الفريقين.

ويستفاد من مجموعها أنّ أوضح علامات النهضة هي هـذا المـوضوع. وهنا يرد هذا السؤال: هل يختلف «الظلم» عن «الجور» حيث تكرر هـذان العنوانان كثيراً؟

يستفاد من جذور هاتين المفردتين أنّ التجاوز على حـقوق الآخـرين على نوعين وردكلّ منهما مستقلاً في الآداب العربية.

الأوّل: إنّ يهضم الإنسان لنفسه حَقّاً آخر ويغتصب عناء الآخرين وهذا ما يسمى بالظلم.

والآخر: أن يسلب الأفراد حُقوقهم ويعطيها لآخرين، ويسلط أنصاره على أموال الآخرين أو أنفسهم أو اعراضهم ويميز بسينهم لتسرسيخ دعائم حكومته، وهذا ما يصطلح عليه بالجور. والذي يقابل «الظلم» هو «القسط» ويقابل «الجور» «العدل» أ.

على كلّ حال فحين يعمّ «التجاوز» بحقوق الآخرين المجتمع البشري من جانب و«التمييز العنصري» من جانب آخر، فإنّه يـظهر ويـطيح بكـلّ ذلك.

### 800ड

١. طبعاً هذا إن ذكرت الكلمتان معاً، أمّا إن ذكرتا بـصور، مستقلة فــلربما أريــد بـهما العــدل
 والقسط بمعنى وأحد.

ما ذكر سابقاً. كليات بشأن سعة الفساد كعامل في كلّ نهضة.

والجدير ذكره أنّ الروايات الإسلامية قد أشارت إلى هذه العلامات والمفاسد وكأنّ هذه التكهنات ليست مرتبطة بالقرون الأربعة عشر الماضية، بل كأنّها وردت في هذا القرن أو قبل بضع سنوات وقد نلمس اليوم أغلبها وهذا من المعاجز.

ومن ذلك رواية الإمام الصادق للله التي أشارت إلى عشرات الأنواع من هذه المفاسد ولبعضها جوانب اجتماعية وسياسية وأخرى أخلاقية، تدعو مطالعتها إلى تأمل الإنسان واستغراقه في التفكير. وإليك جانب من متن هذه الرواية:

قال الصادق الله لبعض أصحابه:

١١ ـ إذا رأيت الجور قد شمل البلاد.

٢ ... إذا رأيت القرآن قد خُلَق وآحدث ما ليس فيه روجه عـلى
 الأهواء.

٣ . إذا رأيت الدين قد انكفأ كما ينكفئ الإناء.

٤ .. إذا رأيت أهل الباطل قد استعلوا على الحقّ.

٥ \_إذا رأيت الرجال قد اكتفوا بالرجال والنساء بالنساء ا

٦ \_إذا رأيت المؤمن صامتاً.

٧ .. إذا رأيت الصغير يستحقر الكبير.

٨ ـ إذا رأيت الاحارم قد تقطمت.

٩ \_إذا رأيت الثناء قد كثر.

١٠ ..إذا رأيت الخمور تشرب علانية.

١١ ـ إذا رأيت سبيل الخير منقطعاً وسبيل الشر مسلوكاً.

١٢ ـ إذا رأيت الحلال يحرَّم والحرام يحلَّل.

١٣ - إذا رأيت الدين بالرأى.

١٤ - إذا رأيت المؤمن لا يستطيع أن ينكر إلَّا بقلبه.

١٥ .. ورأيت العظيم من المال ينفق في سخط الله.

١٦ ــ ورأيت الولاة يرتشون في الحكم!

١٧ ـ ورأيت الولاية قبالة لمن زاد!

١٨ ـ ورأيت الرجل يأكل من كسب امرأته من القجور!

۱۹ ـ ورأيت القمار قد ظهر.

٢٠ ـ ورأيت الملاهي قد ظهرت يمر بها لا يمنع أحد أحداً، ولا

يجترء أحد على متعقان كيترون سوي

٢١ ـ ورأيت القرآن قد ثقل على الناس استماعه وخف على
 الناس استماع الباطل.

٢٢ ــ ورأيت الجار يكرم الجار خوفاً من لسانه!

٢٣ ـ ورأيت المساجد قد زخرفت ا

٢٤ ـ ورأيت طلب الحجّ لغير الله.

٢٥ ـ ورأيت قلوب الناس قد قست ا

٢٦ ـ ورأيت الناس مع من غلب!

٢٧ ـ ورأيت طالب الحلال يذم وطالب الحرام يمدح ا

٢٨ ـ ورأيت المعازف ظاهرة في الحرمين.

٢٩ ــ ورأيت الرجل يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، فيقوم إليه

من ينصحه فيقول هذا عنك موضوع ا

٣٠ .. ورأيت المساجد محتشية ممن لا يخاف الله!

٣١ ـ: ورأيت الناس همهم في بطونهم وفروجهم!

٣٢ ـ. ورأيت الدنيا مقبلة إليهم.

٣٣ ـ ورأيت النساء يبذلن أنفسهن لأهل الكفر.

٣٤ ـ ورأيت اعلام الحقّ قد درست.

٣٥ ـ. ورأيت الحرب قد أديل من العمران ا

٣٦ .. ورأيت الرجل معيشته من بخس المكيال والميزان.

٣٧ ـ ورأيت الرجل عنده المال الكثير لم يزكِّهِ منذ ملكه.

٣٨ ـ ورأيت الرجل يمسى نشواناً ويصبح سكراناً.

۳۹ ـ ورأيت الناس سنظر بـعضهم إلى بـعض ويـقتدون بأهــل الشرور!

- ٤٠ ــ ورأيت كلُّ عام يحدث فيه من الشر والبدعة أكثر ممَّا كان ا
  - ٤١ ـ ورأيت الخلق والمجالس لا يتابعون إلَّا الأغنياء.
    - ٤٢ ـ ورأيتهم يتسافدون كما تتسافد البهائم!
- ٤٣ ـ ورأيت الرجل ينفق الكثير في غير طاعة الله، ويمنع اليسير
   في طاعة الله.
- ٤٤ ـ ورأيت الرجل إذا مر به يوم لم يكسب فيه الذنب العظيم...حزيناً!
  - ٤٥ ـ ورأيت النساء قد خلين على الملك وغلين على كل أمر.
- ٤٦ ـ ورأيت رياح المنافقين دائمة، ورياح أهل الحقّ لا تتحرّك.

٤٧ ـ ورأيت القضاة يقضون بخلاف ما أمر الله.

٤٨ ــ ورأيت المنابر يؤمر عليها بالتقوى، ولا يسعمل القائل بــما
 يأمر!

٤٩ .. ورأيت الصلاة قد استخف بأوقاتها.

٥٠ ــ ورأيت الصدقة بالشفاعة لا يراد بها وجه الله....

فكن على حذر واطلب إلى الله النجاة، ١

كما ذكرنا فما أوردناه خلاصة من حديث كإشارة لبعض المفاسد التي تسبق النهضة العالمية الكبري.

ويمكن تقسيم هذه المفاسد إلى ثلاثة أقسام:

١ - المفاسد المتعلقة بقضايا الحقوق والحكومات مثل اتساع الظلم وغلبة حماة الباطل وانعدام حرية البيان والعمل حتى لا يستطيع المؤمنون انكار الظلم والظلمة سوى بقلوبهم إلى جانب صرف الأموال العظيمة في المصارف العبثية أو الضارة والهدامة واتساع الرشوة والمزايدة على المناصب ونزوع الناس الضعفاء والذين يفتقرون إلى الثقافة الصحيحة نحو أصحاب القدرة والغلبة (مهما كان ذلك الشخص) وكذلك انفاق الأموال في الحروب وسباق التسلح والاهتمام بها أكثر من العمران والبناء (حتى تكون ميزانية الحرب أكثر من ميزانية البناء).

كما يبتدع كلّ عام سبيل جديد للفساد والظلم والاستعمار، وقــل مــن يشعر بالمسؤولية تجاه المشاكل الاجتماعية حتّى ليوصي بعضهم البـعض بالصمت إزاء الأحداث.

١. بحار الأنوار، ج ٥٢، ص ٢٥٦ ــ ٢٦٠.

٢ ـ المفاسد المرتبطة بالقضايا الأخلاقية من قبيل: اتساع التملق والمجاملة وانهماك الرجال بالأفعال الوضيعة (كالارتزاق عن طريق المتاجرة بالزوجة!) إلى جانب اتساع الشراب والقمار وأنواع الملاهي المحظورة والقول دون العمل والاستغراق في الظاهر واحترام الأفراد عملى أساس الغنى والثراء.

٣-المفاسد ذات الصلة بالأمور الدينية من قبيل تحميل الأهواء على القرآن وتفسيره بالرأي والتعصب الشخصي في القيضايا الدينية وتجمهر العصاة في المساجد، والاهتمام بظاهر المساجد دون باطنها ومحتواها وبالتالى الاستخفاف بالصلاة وماشابه ذلك.

ജ്

ولو تأملنا قليلاً لرأينا أنَّ أغلب هذه المفاسد تسود المجتمعات الراهنة ويتوقع حدوث ما تبقّى منها، وعليه فما الذي ينبغي علينا اعداده لقيام تلك النهضة العظيمة ؟

الجواب ما ذكرناه سابقاً وهو أننا نفتقر إلى الوعبي المطلوب، بعبارة أخرى رد الفعل البناء والثوري إزاء هذه المفاسد.

على كلّ حال فإنّ ظهور هذه العلامات لوحدها ليست شرطاً في تحقق تلك النهضة الشاملة؛ بل همي مقدمة للميقظة الفكرية وأسواط لايمقاظ الأرواح الفافلة وأرضية لخلق الاستعداد الاجتماعي والنفسي. والعالم مطالب شاء أم أبى بتحليل جذور هذه الاختلالات بالاضافة إلى نتائجها وعواقبها، وهذا ما يؤدي إلى وعي ذاتي عام يوقنُ الناس من خلاله باستحالة مواصلة الوضع السائد ولابدّ من النهضة؛ النهضة على جميع الأصعدة لإرساء قواعد النظام الإلهي العادل الحقّ.

#### 8003

جدير بالذكر أنّه ليس من الضروري ظهور هذه المفاسد في كافة أنحاء العالم؛ ويتعذر حصول هذا الشرط لو كان هناك بقعة طاهرة، بـل المنعيار القضية النوعية للناس سواء كانت في الشرق أو الغرب. وبعبارة أخرى فإن هذا الحكم كسائر أكثر الأحكام على أساس الأسلوب الغالب.

# ٢\_الدجّال

عادة ما يتبادر إلى الذهن حين الحديث عن الدجّال وعلى ضوء السابقة الذهنية العامة شخص معين ذو عين واحدة وجسد ضخم ودابة خيالية وسيظهر قبل نهضة المهدي العالمية ولديه بعض الخطط والمشاريع. ولكن كما يستفاد من الأصل اللغوي لكلمة الدجّال من جانب ومصادر الحديث من جانب آخر أنّ الدجّال لا يقتصر على فرد معين، بل هو عنوان كلي للأفراد المزورين والماكرين والمخادعين الذين يعتمدون مختلف الطرق والوسائل لاستقطاب الآخرين ويظهرون كحجر عثرة أمام النهضة البناءة.

جاء في الحديث الصحيح الذي أورده الترمذي أنّ رسول الله عَلِيلَ قال:

١. الدجَّال من مادة دجل الكذب والخداع.

«إِنَّه لم يكن نبي بعد نوح إلَّا انلر قومه الدجَّال وأنا أُنلركموه» ١.

قطعاً كان الأنبياء السابقون يحذرون قومهم من فتنة الدجّال الذي يظهر في آخر الزمان ويبتعد عنهم مـدّة آلاف السنين. خــاصة أنّــه ورد آخــر الحديث

«فوصقه لنا رسول الله فقال لملّه سيدركه بـمض مـن رآني أو سـمع كلامي».

الاحتمال الراجع أنّ ذيل الحديث إشارة إلى الطواغيت الماكرين كبني أمية وبعض الأفراد مثل معاوية الذي استغل بعض الأمور من قبيل «خال المؤمنين» و«كاتب الوحي» إلى جانب سائر المكر والخداع واخراج الناس من الصراط المستقيم إلى السنن والعادات الجاهلية واشاعة الطبقية والحكومة الاستبدادية وتسليط الطالحين والمتملقين على الناس واقصاء الفضلاء والصالحين.

وكما ورد عنه ﷺ في الدجَّال أنَّه قال:

«ما من نبي إلّا وقد انذر قومه ولكن سأقول فيه قولاً لم يـقله نـبي لقومه تملمون أنّه أعور…».

وتركيز الأحاديث على زمان نوح الله يمكن أن يكون إشارة إلى أبعد زمان، أو عدم وجود نموذج الدجّال في الأزمنة التي سبقت نـوح، وذلك لأنّ الشريعة الأولى إنّما أتى بها نوح، أو لعدم نفوذ الحيلة والخـداع فـي المجتمعات البشرية السابقة.

١. صحيح الترمذي، باب ما جاء في الدجَّال، ص ٤٢.

على كلّ حـال هـناك تـفسير لصـفة العـين الواحـدة للـدجّال والتــي سنتناولها لاحقاً.

جدير ذكره أنَّ بعض الأحاديث الصرحت بظهور الدجَّال قبل السهدي بثلاثين سنة اكما أشارت الأناجيل إلى ظهور الدجّال.

فقد جاء في الرسالة الثانية ليوحنا:

«سمعتم بظهور الدجّال فقد ظهر الآن الكثير من الدجّالين». <sup>٢</sup>

فالعبارة تؤكد تعدد الدجّالين.

وجاء في الحديث:

«قال رسول الله ﷺ لا تقوم الساعة حتّى يخرج نحو من ستين كذّاباً كلّهم يقول أنا نبي» ".

ورغم أنّ عنوان الدجّال لم يرد في هذه الرواية، ولكن يفهم منها اجمالاً أنّ المدعين الكاذبين والمخادعين في أخر الزمان لا يقتصرون على شخص أو بضعة أشخاص.

### 8003

على كلّ حال ما لا يمكن الترديد فيه أنّ انطلاقة أيـة نـهضة وفــي أي مجتمع تشهد وجود بعض الأفراد الذين يمارسون الحيلة والمكر والخداع على ضوء الابـقاء عــلى الأنـظمة الفـاسدة وديـمومة الأوضــاع القــائمة

۱.مسند أحمد، ج ٥، ص ٥١.

۲. انجيل يوحنًا، الرسالة ٣. الباب ١. العبارة ٦ و ٧.

٣. بحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ٢٠٩.

واستغلال أوضاع الناس الفكرية والاجتماعية وتوظيفها لصالحهم، وأبعد من ذلك أنّهم ربّما يطلقون الشعارات الثورية، وهذه إحدى العقبات التي تشكل أعظم موانع الاصلاح والنهضة الأصيلة.

فهؤلاء بعض الدجّالين الذين حذر الرسل منهم أممهم ونبهوهم إلى خطورة خططهم الجهنمية.

غاية الأمر أنّه قبيل ظهور المهدي وتلك النهضة العظيمة والشاملة الحقّة، فإنّ الأرضية الفكرية والنفسية والاجتماعية كلما كانت أكثر اعداداً على النطاق العالمي، تتضاعف انشطة هؤلاء الدجّالين فيأخذون بالظهور الواحد تلو الآخر؛ ليعرقلوا تطور المجالات الثورية ويعتمدوا آلاف الحيل بغية حرف الأفكار العامّة.

طبعاً لا ضير أن يكون ه نالك دج ال كلبير على رأس الجميع. أمّا العلامات التي ذكرتها بشأنه بعض الروايات فلا تعدو الكتابة والرمز؛ مثلاً، يستفاد من الرواية الواردة في بحار الأنوار عن أميرالمؤمنين علي الله أنّا الدجّال يتصف ببعض الصفات مثل:

١ ــ إنّ له عيناً واحدة وسط جبهته تضيء كالنجم! إلّا أنها عين دمــوية
 كأنها قطعة من الدم!

٢ ــله دابة سريعة بيضاء خطوتها ميل وتطوي الأرض بسرعة!

٣ ـ إنّه يدعى الألوهية ويسمع صوته كلّ من في العالم!

٤ ــ إنّه يغوص في البحار وتنطلق معه الشمس، بـين يـديه جــبل مـن
 الدخان وخلفه جبل أبيض يراه الناس طعاماً.

٥ \_ يظهر حين يعيش الناس القحط و... ١.

١. اقتباس من حديث صعصعة بن صوحان (بحار الأنوار ، ج ٥٢ ، ص ١٩٢).

لاشك أننا لسنا مخولين أن نضفي الرمزية على كلّ مفهوم من المفاهيم الدينية الواردة في القرآن أو مصادر الحديث، ذلك أنّ هذا الأمر من قبيل التفسير بالرأي الذي نهى الإسلام عنه، والذي يرفضه أيضاً العقل والمنطق، مع ذلك ليس من الصواب الجمود على المفهوم الابتدائي للألفاظ مع وجود بعض القرائن العقلية أو النقلية الواردة بهذا الخصوص والذي يوجب الابتعاد عن المفهوم الأصلي للكلام.

ويبدو أنّ مثل هذه المفاهيم بشأن حوادث آخر الزمان ليست بدعاً من المفاهيم الكنائية، ومن ذلك ما ورد من خبر أنّ «الشمس تطلع من المغرب» \.

وهذا من أعقد الأمور المرتبطة بهذه القضية والذي لا ينسجم ظاهراً مع العلم الحديث؛ ذلك لأن طلوع الشمس من المغرب يسعني تغيير مسيرة حركة الأرض، فلو حصل هذا الأمر فجأة، لقذف بعياه البحار وكل ما على سطح الكرة الأرضية خارجاً ولاضطرب كل شيء، ولا يبقى شيء من الحياة، وإن حصل بالتدريج فإن طول الليل والنهار ينزيد حتى يستجاوز الشهر والشهرين ويؤدي أيضاً إلى اضطراب الكائنات على سطح الكرة الأرضية ا

لكن هنالك تفسيراً رائعاً في ذيل الحديث الوارد بشأن الدجّال يفيد كنائية هذه العبارة. فراوي الحديث هو «نزال بن سبرة» سأل «صعصعة بن صوحان» أنّ أميرالمؤمنين علياً عليه قال في آخر كلامه عن الدجّال الا تسألوا عن الحوادث التي تقع بعد ذلك...، فما كان مراده ؟

١. يحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ١٩٤.

#### قال صمصعة:

«إنَّ اللي يصلي خلفه عيسى بن مريم هو الثاني عشر من العترة التأسيع من ولد الحسين بن علي، وهو الشمس الطالعة من مغربها» <sup>١</sup>.

وعليه فليس هنالك ما يدعو إلى الدهشسة في أنّ للـدجّال الذي ورد بالصفات المذكورة بعداً كنائياً. والسؤال هو كيف تفسير ذلك؟

والجواب: لا يبعد أن يكون الدجّال بالصفات المذكورة اشارة إلى قادة المدارس المادية في العالم، للأسباب التالية:

١ - لهؤلاء عين واحدة هي العين الاقتصادية والحياة المادية؛ فهم لا يرون سوى بعداً واحداً هو المنافع المبادية؛ ويعتمدون مختلف الحيل والألاعيب والسياسات الاستعمارية بغية تحقيق أهدافهم، فهم دجّالون ومخادعون فقدوا أعينهم المعنوية والإنسانية.

إِلَّا أَنَّ هـذه العـين المُعَادِيَّةِ تَعَادِهُ جَيْدًا تَحَقَّقُ تـطورات بـاهرة فـي المجالات الصناعية حتى تفوقوا على كلَّ من سواهم.

٢ ــ لديهم الوسائل النقلية الغاية في السرعة والتي تطوي الأرض فــي
 مدّة قياسية بسرعة ربّما تفوق سرعة الصوت!

٣-إنهم يدعون الألوهية عملياً ويسيطرون على كافة المقدرات ورغم ضعفهم وعجزهم إلا أنهم يغزون الفضاء ويصعدون إلى القمر، مع العلم أن هزة أرضية بسيطة أو اصابة إحدى خلايا أجسامهم بالسرطان كافية للقضاء عليهم، ورغم كل ذلك وعلى غرار فرعون يمدعون الألوهية والربوبية.

١. بحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ١٩٥.

٤ \_ يغوصون في مياه البحار بغواصاتهم المتطورة وينطلقون بوسائلهم السريعة بمسيرة الشمس (وأحياناً يتقدمون عملى مسارها). بين يديهم معامل ضخمة يخرج منها الدخان وخلفهم جبال من المنتجات الصناعية والمعادن الغذائية (تراها الناس مواد غذائية وأطعمة سالمة، والحال ليس لها قيمة غذائية وغالباً ما تكون أطعمة غير سالمة).

٥ ـ يصاب الناس بقحط وشحة في المواد الغذائية ـ لبعض الأسباب من قبيل الاستغلال والاستعمار والتمييز العنصري وهدر الشروات الضخمة على الأسلحة ونشوب الحروب وما تؤدي إليه من دمار شامل واضرار مادية جسيمة تنعكس سلباً على حياة الناس -حتى يموت البعض جوعاً، والدجّال بصفته العنصر الأصلي في هذه الاضطرابات يستغل هذه الأوضاع فيسارع إلى اغاثة المحرومين والضعفاء بغية ترسيخ دعائمه الاستعمارية.

كما ورد في بعض الروايات أن كلّ قطعة من وسيلة الدجّال تـ تضمن نغمة خاصة وجديدة، وهو الأمـر الذي يـنطبق عـلى كـلّ هـذه الوسـائل المعتمدة في اللهو واللعب والتي نشاهدها في البـيوت والحـدائـق العـامة وشواطئ البحار.

والمهم في الأمر هو عدم انخداع العناصر الثورية، أي جنود المصلح العظيم المهدي الموعود بتلك المظاهر المزيفة وعدم الغفلة عن استغلال أية فرصة بغية الاندفاع بكلّ حزم وممارسة النهضة الاصلاحية في اشاعة العدل والحقّ.

طبعاً ما ذكرناه تفسير احتمالي للدجّال على أساس بعض القرائن

المؤيدة، إلا أنَّ قبوله أو عدم قبوله لا يضر بأصل الموضوع. في أنَّ لصفات الدجّال بُعداً كنائياً، وهو ليس بإنسان يمتاز بهذه الصفات.

# ٣ـ فلهور السفياني

ورد ظهور «السفياني» كظهور «الدجّال» في أغلب مـصادر الفـريقين بصفته إحدى علامات ظهور المصلح العالمي العظيم، أو إحــدى حــوادث آخر الزمان <sup>١</sup>.

وإن أشارت بعض الروايات إلى أنّ السفياني شخص معين من آل أبــي سفياني وأحد ولده؛ إلّا أنّه يستفاد من بعضها الآخر أنّ السفيان ليس فــرداً معيناً، بل اشارة إلى صفات وملامح تتجلى في بعض الأفــراد عــلى طــول التاريخ. فقد ورد عن الإمام على بن الحسين المبين الله قال:

«أمر السفياني حتم من الله ولا يكون قائم إلّا بسفياني» ٢.

ويتضح من هـذا الحـديث أنَّ للسفيائي جَـانَباً تـوصيفياً لا شـخصياً وصفاته هي خططه وخصائصه، كما يستفاد أنّ هـنالك سـفيانياً (أو أكـشر) تجاه كلّ رجل ثوري ومصلح حقّ.

وورد عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه قال:

«أنا وآل أبي سفيان أهل بيتين تعادينا في الله. قلنا صدق الله وقالوا كلب الله: قاتل أبو سفيان رسول الله تَهَالله وقاتل معاوية علي بن أبي طالب الله وقاتل يزيد بن معاوية الحسين بن علي الله والسفياني يقاتل القائم» ٢.

۱. راجع بحار الأنوار ، ج ۵۳، ص ۱۸۲، ۱۹۲،۱۹۰،۲۰۲،۲۰۸ و ۲۰۹ وسائر المصادر.

٢. بحار الأتوار ، ج ٥٢، ص ١٨٢.

٣. المصدر السابق، ص ١٩٠.

وقد تعرفنا في المبحث السابق على دور الدجّالين في مـضادة الثـورة الاصلاحية.

ونحاول هنا التعرف على خطط السفياني الشيطانية؛ وذلك لضرورة التعرف على كافة العناصر السناوئة والسناصرة للمشروع العالمي سغية تحقق المفهوم الصحيح للانتظار.

يمتاز أبو سفيان زعيم السلسلة السفيانية ببعض الصفات مثل:

١ ــ الثراء الفاحش الذي ناله من خلال غصب حقوق الآخرين
 والمعاملات الربوية المحرمة.

٢ ــالقدرة والقوة التي حصل عليها بواسطة الطرق الشيطانية فــتزعم
 الأحزاب الجاهلية في مكّة ونواحيها، وكانت خلاصة شخصيته في هــذين
 الأمرين.

وكانت له حكومة في مكّة قبل أنبثاق الدَّوة، إلّا أنَّ هـذه الحكومة تهددت بالزوال بعد ظهور الإسلام، ذلك لأن الإسلام إنـما يـعادي هـؤلاء الأفراد الذين يتمتعون بالقدرات الشيطانية، ومن هنا فقد كـان أبـو سـفيان عدواً لدوداً للإسلام.

٣-كان أبو سفيان مظهر النظام الطبقي الظالم في المجتمع المكبي، ولذلك بذل كل دعمه واسناده للوثنية وعبادة الأصنام؛ فالأصنام أفضل وسيلة لإثارة النفاق وتخدير الآخرين، وبالنتيجة التسلط عليهم وفرض السيطرة.

وسر معارضته للإسلام -كما قلنا - أنّ الإسلام زعـزع أركـان سـلطته وكشف النقاب عن شخصيته المريضة، ومن هنا فلم يألو جهداً مـن أجــل القضاء على الدعوة الإسلامية. لكن انتهى الأمر إلى تحطيم كافة معاقل قوته ليعيش التقوقع والانزواء وإلى الأبد، رغم بعض تمحركاته السرية المشبوهة.

وقد نقل كلَّ هـذه الصـفات ـمـن خـلال التـربية والوراثـة ـإلى ولده معاوية ومن ثمَّ حفيده يزيد، فتابعا خطط أبي سفيان ..بصورة أخرى ـوإن فشلا في تحقيق أهدافهما.

كان أبو سفيان رجلاً رجعياً بمعنى الكلمة شعر بالهلع من الدعوة الإسلامية، ذلك لأن الإسلام تضمن المشاريع الاصلاحية الشاملة التي غيرت كافة الأوضاع الفاسدة في ذلك السجتمع المتخلف، وهو التغيير الذي يطيح بهذه الرموز الفاسدة كأبي سفيان وأمثاله.

ومن هنا ندرك سبب سعى ولده وأسلافه للقضاء على الإسلام واعددة الأمّة إلى العصر الجاهلي، وإن لم يكتب لهم النجاح؛ مع ذلك فقد سددوا ضربات موجعة حالت دون تطور المسلمين وانتشار الإسلام.

ولا نريد الابتعاد عن أصل الموضوع فقد طالعتنا الأحاديث السابقة أن ظهور أبي سفيان بهذه الصفات لم يكن من خصائص النهضة الإسلامية، فازاء كل قائم ومصلح هناك أبو سفيان بتلك الخصائص من قبيل الشراء والقدرة والظلم والرجعية واشاعة الخرافات، والذي يسعى إلى القضاء على جهود المصلح وخططه الاصلاحية، أو على الأقبل الحيلولة دون انتشار الاصلاح.

وسيكون هنالك سفياني أو أكثر يقف بوجه المصلح العالمي العظيم «المهدي» والذي يسعى بكلً ما أُوتي من قوة لعرقلة المسيرة الاصلاحية للمهدي والحيلولة دون فناء الأنظمة الطبقية الظالمة التي تسعى لاستغلال الأمّة ونهب ثرواتها وخيراتها.

ولعلَّ الفارق الرئيسي بين السفياني والدجّال أنَّ الدجّال يعتمد الزيف والخداع والحيلة في ممارساته الشيطانية، بينما يعتمد السفياني على قدراته الجهنمية الهدامة في أفعاله، حيث ورد في بعض الأخبار أنّه يستولى على المناطق العامرة في الأرض \.

والذي ندرك نظيره في حكومة أبي سفيان ومعاوية ويــزيدكــما يــفيد التاريخ.

نعم، ليس هنالك ما يمنع أن يكون السفياني الذي يـقف آخـر الزمـان بوجه المصلح العالمي الكبير «المهدي» من ولد أبي سفيان واحفاده الذين ينتمون إليه كما ورد في بعض الأخيار.

لكن الأهم من مسألة النسب أنَّ مشاريعة وصفاته وخصائصه وجهوده ومساعيه كنظيرتها لدى أبي سفيان. وستكون عاقبة هذا السفياني كسائر من سبقه، الركوع أمام حركة المهدي العالمية والاستسلام لها وتذهب كلل جهوده ومساعيه أدراج الرياح.

والأهم من كل ذلك أن يتعرف الناس على نماذج «الدجّال» و «السفياني». وينطوي هؤلاء السفيانيون ببغض النظر عن العلامات المذكورة على صفة أخرى واضح نموذجها في التاريخ الإسلامي وهي: أنهم يقصون الصلحاء من مسرح الحياة ويستعيضون ببعض الأفراد

١. بحار الأثوار، ج ٥٢، ص ٢٦.

الطالحين والمنحرفين، يتقاسمون بيت المال \_كما ورد في حكومة اسلاف أبي سفيان \_مع بطاناتهم وذويهم، ويعتمدون التمييز بين الناس وهضم حقوقهم، وهكذا يمكن من خلال هذه الصفات التعرف عليهم.

فالدجّالون يشكلون الصفوف المشبوهة في الجبهة المناهضة للنهضة، اما السفيانيون فيمثلون الصفوف المضادة للنهضة علانية، ولكليهما في الواقع موقف واحد، وبالطبع ليس هنالك من ضمانة لتقدم هذه النهضة وديمومتها دون القضاء على هذه الجبهة.

#### ಜುಡ



# العقيدة الشيعية

في المهدي 🏨

والأسئلة التي تفرزها تلك العقيدة



# المهدي ثاني عشر خلفاء النبي ﷺ

ما أوردناه لحد الآن في هذا الكتاب بشأن «المصلح العالمي المطلق» و «مشاريع المهدي الثورية» كان جانباً كلياً عقلياً، وآخر إسلامياً كلياً. إلا أن هنالك بعض الخصائص التي تنتميز بها العقيدة الشيعية المستندة لمدرسة أهل البيت المين وسنسلط الضوء هنا على بعض هذه الخصائص ومنها:

ا ــعقيدة الشيعة هي أنّ المهدي هو ثاني عشر خلفاء النبي ﷺ وابن الإمام الحسن العسكري الله السمه محمّد وكنيته أبو القاسم ولقبه المهدي وصاحب الزمان والقائم.

٢ ــ المهدي حي الآن وقد مضى عليه أكثر من ألف سنة حيث ولد سنة
 ٢٥٥ هـ.

٣ - إنّ المهدي رغم حياته الآن، إلّا أنّه غائب عن الأنظار، أي رغم أنّه
 يتمتع بحياة طبيعية، إلّا أنّه يعيش بصورة مجهولة في هذا العالم.

أمّا سائر الفرق الإسلامية ـسوى القلة ـفتعتقد أنّه سيولد آخر الزمان وإن كان من نسل النبي ﷺ. وعليه فهي لا تـقول بـهذا العـمر المـديد له

والغيبة الطويلة، وبالطبع فإن القليل من العامّة تـرى أنّـه مـن ولد الإمـام الحسن العسكري الله.

على كلَّ حال فإن عقيدة الشيعة تثير ثلاثة أسئلة:

# للسؤال الأوّل:

وهو السؤال الوارد بشأن طول العمر والمطروح منذ قديم الزمان وهو: كيف يمكن أن يعمر الإنسان هذه المدة، والحال لم نسر مسن تسجاوز عسمره المئة إلى المئة وعشرين سنة ا فكيف يمكن توجيه ذلك العمر الطويل على ضوء الأعمار المتعارفة والتي نشاهدها لدى الناس من حولنا؟

#### السوَّال الثاني:

بشأن فلسفة هذه الغيبة الطويلة وهو: ما سرّ غيبة زعيم المجتمع الإسلامي كلّ هذه المدّة المديدة ؟

#### السوَّالِ الثَّالث:

الذي يرتبط بالسؤال الثاني \_وإن كان مستقلاً \_حول فائده وجود الإمام في عصر الغيبة، فما الدور الذي يلعبه هذا الزعيم الذي لا ارتباط له باتباعه ولا يستطيع الناس رؤيته والاستفادة من زعامته ؟ بعبارة أخرى فإن حياته في هذه المدة حياة خصوصية وشخصية لا اجتماعية وفي اطار الزعامة.

ينبغي أن نخوض بادئ الأمر في أدلة الشيعة بشأن الاعتقادات الثلاثة. ثمّ نرى كيف تتم الاجابة عن الأسئلة الثلاثة :

لابدٌ هنا من ذكر هذه النقطة. إنّ الأدلة العقلية لا يـمكنها أبـداً التـركيز على شخص معين، وغالباً ما تكون نتائج هذه الأدلّة كلية.

وروايات العامّة في المهدي الله عالماً ما تكون كلية، ولا تتحدث سوى عن شخص من أهل بيت النبي تَلَيُلُهُ لقبه المهدي واسمه محدّد (على غرار اسم النبي)؛ باستثناء بعض الروايات التي صرحت بخصائص أبيه أو أجداده والتي تنطبق على عقائد الشيعة، كهاتين الروايتين:

«مَن رصيُّك»؟ فلكلّ نبي وصيّ ووصيّ موسى يوشع بن نون.
 فقال النبى الأكرم ﷺ:

«إِنَّ وصِييٌ علي بن أبي طالب وبعده سبطاي الحسن والحسين تتلوه تسعة أثمَّة من صلب الحسين».

فسأله اليهودي عن أسمائهم فقال عَلَيْلَةُ:

«إذا مضى الحسين فابته علي؛ فإذا مضى علي فابنه محمد؛ فإذا مضى محمد فابنه جعفر؛ فإذا مضى موسى محمد فابنه جعفر؛ فإذا مضى محمد فابنه علي؛ فإذا فابنه علي؛ فإذا مضى علي فابنه محمد؛ فإذا مضى محمد فابنه علي؛ فإذا مضى علي فابنه الحسن؛ فإذا مضى الحسن فابنه الحجة محمد المهدي فهوً لاء اثنا عشر...».

ثمّ سألد عن كيفية وفاتهم فأجابه ﷺ ثمّ قال:

«وأنّ الثاني عشر من ولدي يغيب حتى لا يرى، ويأتي على أمّتي بزمن لا يبقى من القرآن إلّا رسمه فحينتنو لا يبقى من القرآن إلّا رسمه فحينتنو يأذن الله تبارك وتعالى له بالخروج فيظهر الله الإسلام به ويجدده...». فلما اعتنق اليهودي الإسلام أنشد شعراً أشار فيه إلى أوصياء النبي فَلَيْنَالُهُ حتى قال:

«آخرهم يسقى الظماء وهو الإمام المنتظر» .

٢ - كما ورد في هذا الكتاب عن «عامر بن وائلة» آخر من سات سن
 صحب النبي تَبَلِلُ نقلاً عن علي الله أن النبي الأكرم تَبَلِلُ قال:

«يا علي أنت وصيي، حربك حربي، وسلمك سلمي، وأنت الإمام وأبو الأثمّة أحد عشر الذين هم المطهرون المعصومون ومنهم المهدي الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً» \*.

أمّا عن طرق أهل البيت فقد وردت عدة روايات في المهدي الله وأنّه الحادي عشر من ولد علي الله والتاسع من ولد الإمام الحسين وابن الإمام الحسن العسكري، لا يسعنا ذكرها جميعاً في هذا الكتاب الذي راعينا فيه الاختصار، وعليه نشير إليها باختصار ومن أراد المريد فليراجع كتاب ومنتخب الأثر في أحوال الإمام الثاني عشر».

فقد تضمن هذا الكتاب روايات بشأن والد وأجداد المهدي، ورد أغلبها عن طريق أهل البيت ومنها:

١. ينابيع المودة ، ص ٤٤٠.

٢. ينابيع المودة ، ص ٨٥ طبعة اسطنبول.

٩١ رواية في أنّ الأثنّة ١٢ أولهم على ﷺ وآخرهم المهدي ﷺ. ٩٤ رواية أنّ آخر الأثنّة المهدى ﷺ.

١٠٧ رواية أنّ الأثمّة ١٢ تسعة منهم من ولد الحسين ﷺ وتاسعهم نائمهم.

 ٥٠ رواية في أسماء الأثنة الاثني عشر وأن آخرهم السهدي. وهكذا يمتاز أتباع هذه المدرسة وعلى أساس المدارك المذكورة بستشخيصهم للمهدي الله بجميع خصائصه.

#### ಜುಡ

جدير بالذكر هنالك العديد من الأحاديث في مصادر العامة الروائية المعتبرة والمشهورة في أنّ الأثقة اثنا عشر (بشكل كلي وعام) وكما أشرنا سابقاً فإنّه يتعذر التفسير المنطقي لهذه الروايات سوى من خلال الاقرار بنظرية الشيعة.

وقد عبرت بعض الأحاديث كحديث «صحيح البخاري» و«صحيح الترمذي» عن الأئمّة باثني عشر أميراً <sup>١</sup>، واثني عشر خليفة <sup>٢</sup> وفي «صحيح مسلم» وفي صحيح أبي داود كذلك اثني عشر خليفة <sup>٣</sup>، ووردت في مسند أحمد بعشرات الطرق اثنى عشر خليفة.

فهل يمكن انكار كلُّ هذه الأحاديث في المصادر المعتبرة ؟١

١. صحيح البخاري، ص ١٧٥ طبعة مصر، صحيح الترمذي، ج ٢، ص ٤٥ طبعة نيردلهي.

٢. صحيح مسلم ، ج ٢، ص ١٩١ طبعة مصر.

٣. صحيح أبي داود ، ج ٢، كتاب المهدي، ص ٢٠٧ طبعة مصر.

فهل يكتمل هذا العدد من خلال اضافة خلفاء بني أمية كمعاوية ويزيد وعبدالملك، أم بـني العـباس كـهارون والمأمـون والمـتوكل إلى الخــلفاء الأربعة ١٤

والسؤال هو من هم هؤلاء الخلفاء الاثنا عشر الذين سماهم النبي الأكرم الله ومدحهم؟ لابد من جواب منطقي -من قبل غير أتباع مدرسة أهل البيت الذين يؤمنون بالأثمة الاثني عشر -حيث يتعذر اعتبار خلفاء بني أمية والعباس الذين حرفوا الحكومة الإسلامية عن مسارها الصحيح وارتكبوا مختلف الجرائم والجنايات للقضاء على الإسلام وتشويه مفاهيمه الحقة، هم أوصياء النبي علي الم

مرز تقية تناجية زرصوي سدى

## الأسئلة الثلاثة المهمة

#### ١ـسر طول العمر

طرح الاشكال: قلنا اشكل على عقيدة الشيعة في المهدي، ومضمون الاشكال: لوكان ابن الإمام العسكري وولد من أُمّه نرجس سنة ٢٥٥ ه وما زال حيّا إلى الآن، فهذا يعني مضى أكثر من ألف سنة على عمره، والحال ليست مشاهداتنا اليومية تدلنا على مثل هذا العمر لبعض الأفراد، ولا يقر ذلك، العلم المعاصر، كما لم يتضمن التاريخ نموذجاً لذلك.

#### ಶುಚ

#### مناقشة وتمقيق

نوافق القول السابق في أنّ الأعمار الطبيعية والعادية التي نراها غالباً لدى الأفراد لا تتجاوز المئة عام ويندر أن تبلغ مئة وعشرين، ومن بلغ في عصرنا المئة والخمسين أو الستين من عمره فذلك يعتبر من نوادر العالم \.

١٠ التقيت قبل مدّة رجلاً في محافظة كرمان سألني عن فدية عدم صيام شهر رسطان لعدم استطاعته، فلما سألته عن عمر، قال ٢٩ سنة، ولما رأى دهشتي قال ١٢٩ سنة فانّي لم أحسب المئة، نعم عمري ١٢٩ سنة.

ولكن لا يمكن التسليم بهذه القيضية على مستوى البحث العلمي والتحقيق بشأن طول العمر، ولابدً من تسليط الضوء على الأمور التالية :

هل للعمر الطبيعي مقدار معين؟ ماذا يقول علم الفسلجة بهذا الخصوص؟

هل هناك طريق لاطالة عمر الإنسان؟

هل يشاهد اليوم بعض الأفراد الاستثنائيين على صعيد البنية البدنية والروحية والعضوية واختلاف الحواس وسائر الصفات العامة البشرية بالنسبة للآخرين أم لا؟

هل ورد في التاريخ بعض الأفراد الذين عمروا مدة طويله أكثر ممّا هي عليه اليوم؟

والأهم من كل ذلك لابدّ من الوقوف عند الأفراد الذيـن طـرحـوا هـذا الاشكال وآرائهم الدينية المختلفة ؟

## مل للعمر الطبيعي مدّ ثابت؟

للبطارية الصغيرة عمر معين؛ مثلاً تعمل ٢٤ ساعة ثمَّ تنتهي قوتها.

كما يعمل المصباح الكهربائي مثلاً ألف ساعة ثمّ يحترق.

كما تعمر السيارة مثلاً ٢٠ سنة.

وهكذا سائر الصناعات البشرية التي تمتاز بعمرها المعين ولها حـدٌ متوسط. طبعاً لهذه الأجهزة عمر أطول إن كانت هناك عناية بـها والعكس صحيح.

ومن هنا لدينا عدة أعمار في عالم الطبيعة، فهناك بعض الذرات التي لا

تعمر أكثر من واحد على الألف من الثانية، وربّمًا مئة عملى الممليون ممن الثانية، بينما هناك بالمقابل عمر الكرة الأرضية الدّي قد يبلغ خمسة آلاف مليون سنة.

وعليه لابدً أن نرى هل عمر الكائنات الحية في الطبيعة على غرار عمر الأجهزة الصناعية ؟ مثلاً متوسط عمر الإنسان ٨٠ سنة، الطبير ٥ سنوات، الحشرة عدة أشهر والشجرة ١٥٠ سنة وبراعم الورد ٦ أشهر ؟

كانت طائفة من العلماء في السابق تمعتقد بموجود عمر طبيعي في الموجودات الحية مثلاً:

بافلوف: يعتقد أنّ العمر الطبيعي للإنسان ١٠٠ سنة.

مجينكوف: يعتقد أنَّ العمر الطبيعي للإنسان ١٥٠ ــ ١٦٠ سنة.

كوفلاند: الطبيب الالماني الذي يعتقد أنَّ متوسطى عـمر الإنسان ٢٠٠٠ سنة.

فلوغر: الفيزيائي المشهور الذي يعتقد أنّ متوسط عــمر الإنســـان ٦٠٠ سنة.

وأخيراً الفيلسوف والعالم الانجليزي بيكن الذي يعتقد أنَّ عمر الإنسان ١٠٠٠ سنة.

إلا أن هذه الفكرة مرفوضة اليوم من قبل علماء الفسلجة حيث اسطلوا الحد الثابت للعمر الطبيعي. قال البروفسور اسميث استاذ جامعة كولمبيا «كما كسر حاجز الصوت وظهرت الوسائط النقلية التي تفوق سرعة الصوت فاننا سنشهد في خاتمة المطاف كسر حاجز سن الإنسان».

والدليل الحي الذي يمكن اقامته لاثبات هذه الفكرة، التجارب التي أجراها العلماء على مختلف الحيوانات والنباتات حتى تسمكنوا فسي ظلل بعض الظروف الاختبارية مضاعفة عمر بعض الكائنات الحية إلى اثنني عشر ضعفاً.

فمثلاً التجارب التي أجريت على بعض النباتات التي لا تعمر أكثر من اسبوعين اثبتت إمكانية مضاعفته إلى ستة أشهر.

ولو افترضت مثل هذه الزيادة بالنسبة لعمر الإنسان فإنّه يمكن أن يعمر بعض الأفراد لأكثر من ألف سنة.

والتجربة الأخرى التي أجروها على بعض حشرات الفاكهة والتي لهـــا عمر قصير جدًا أدّت إلى زيادتها ينسبة تسعمائة ضعف.

ولو أصبح هذا الازدياد العجيب ممكناً بالنسبة للإنسان لأمكنه أن يعمر إلى أكثر من سبعين ألف سنة.

طبعاً لا نرغب بمثل هذا العمر المتعب ولا نقبل به وإن منحناه مسجاناً. فنحن كما قيل شعرنا بالاعياء من تعميرنا ليـومين، فـما عسـاك تـفعل يـا خضر وأنت بهذا العمر الخالد الأبدي.

ولو فرض قبولنا بهذا العمر فإن الكرة الأرضية ليست مستعدة لقبول كلّ هذه الأعداد! نعم هدفنا الدراسة العلمية لقضية طول العسر. ونعلم أنّ أغلب علماء البايلوجي اليوم يعكفون على دراسة مسألة طول عسر الإنسان، فلو لم يكن هذا الأمر ممكناً، لبدت هذه الدراسات عبثية.

ويعتقد علماء الأغذية أنّ لطول العمر علاقة وطيدة بـ أسلوب التـغذية والظروف الاقليمية؛ فقد أجروا بعض التـجارب والدراســات لطــول عــمر ملكة النحل التي تعدل عدة أضعاف الملكات العادية فتوصلوا إلى أنَّ هذا الموضوع معلول لطعام معين تعده العاملات لتغذية الملكة والذي يختلف عن العسل المتعارف، فاعتقد البعض أنَّ اعداد مقدار أكبر من هذا الطعام الجلاتيني يمكنه أن يضاعف عمر الإنسان.

ويقول علماء النفس أنّ طول عمر الإنسان يعتمد إلى حـدّ كـبير عــلى طريقة تفكيره وعقائده، والعقائد الروحية البـناءة والمسـتقرة تســهم فــي إطالة عمر الإنسان.

ويرى فريق من الأطباء أنّ الشيخوخة نوع من التوعك الذي يصيب الإنسان إثر تصلب الشرايين أو بعض الاختلالات العضوية لبدنه، ولو استطعنا التغلب على هذه العوامل عن طريق التغذية الصحيحة والأدوية المؤثرة لقضينا على الشيخوجة وتمتعنا بعمر طويل.

وكلّ هذه الأمور تثبت بوضوح أنّ قضية العمر الطبيعي المحدود ليست أكثر من خرافة، ولا يمكن التكهن بعمر للكائنات الحية.

والحق أن قضية إطالة عمر الإنسان أصبحت أكثر جدية إثر الرحلات الفضائية والصعود إلى القمر، ذلك لأنّه أصبح من المسلم أنّ عمارنا القصيرة لا تتناسب وطي المسافات النجومية العظيمة، فالتقدم خطوة واحدة في هذا العالم الفسيح بالسفن الفضائية الحديثة يتطلب أحياناً آلاف السنين من العمر، وأكثر من ذلك بعشرات آلاف السنين للوصول إلى الطرق الأبعد، ومن هنا فكّر العلماء في طريقة أخرى لإطالة عمر الإنسان تتمثل في التجميد.

ولعلّ هذا الموضوع كشف لأوّل مرة من خلال مشاهدة بعض الكائنات

الحية التي احتفظت بحياتها خلال عملية التجميد الطبيعي؛ مثلاً عثروا قبل مدة على حوت منجمدة في وسط الثلوج القطبية حيث يفيد وضع طبقات الثلج أنّها تعود لقبل خمسة آلاف سنة.

وظنوا في البداية أنّها ميتة، وحين وضعوها في ماء مناسب أخذت بالحركة مثيرة الدهشة، فاتضح أنّها كانت حيّة منذ خمسة آلاف سنة غير أنّها كانت تعيش تلك الفترة بصيصاً من الحياة ا ومن هنا فكروا في أن يجرّبوا هذه الطريقة على الإنسان، فمثلاً، لو بعثنا بجالس في سفينة فضائية إلى نقطة بعيدة وعرّضناه لحالة تجميد ويصل مقصده بعد مئات أو آلاف السنين فإن بدنه سيعود إلى حالته العادية تدريجياً وستحل مشكلة طول العمر في الرجلات الفضائية.

وقد فكر بعض الأطباء الآن بهذه الطريقة بالنسبة للمرضى الذيس لم يتوصل الطب إلى سبيل علاجهم كأن يكون المريض مصاباً بالسرطان، فيرون ضرورة تجميد هؤلاء المرضى في نوم عميق \_أو بما يفوق النوم .. ومثلاً حين سيكشف عملاجه بعد قرنين يعادون إلى حمالتهم الأصلية ويخضعون للعلاج.

وتفيد كلّ هذه الأبحاث والدراسات أنّـه ليس هـنالك مـن حـد ثـابت للعمر بالنسبة للإنسان وسائر الكائنات الحية من وجهة النظر العلمية.

## الاستثناء من الأقراد:

لو أغمضنا عن البحث السابق ونفرض أنّ للإنسان بطبعه الابتدائي حدّاً ثابتاً من العمر؛ مع ذلك فإنّه لا يمكن تـعميم هـذا المـوضوع عـلى كـافة الأفراد، وذلك لوجود الاستثناءات دائماً بين الكائنات الحية والتي لا تنطبق على الضوابط السائدة في العلوم الطبيعية والتجريبية، حتّى أنّ العلم ليعجز أحياناً عن تفسيرها.

فقد لوحظ بعض الأفراد الذين يتمتعون بحواس وإدراكات وطاقات استثنائية خارقة للعادة، فقد نلاحظ بعض الأفراد لنوع خاص من الأشجار أو الحيوانات التي لها نمو معين وعمر كذلك، التي تتجاوز جميع ضوابطها وتبدو بصيغة استثنائية مثلاً:

١ ــشاهد بعض السياح الذين زاروا اسكتلندا شجرة عــجيبة و سـذهلة
 يصل قطرها إلى ٩٠ قدماً ويقدر عمرها بخمسة آلاف سنة.

٢\_يبلغ طول شجرة في كاليفورنيا حثة متر، وقطرها في الجانب
 الأسفل عشرة أمتار ويقدر عمرها يستة آلاف سنة.

٣\_هناك شجرة من بين الأشجار التي تنبت في جزر الكاناري من نوع (الصندم) لفتت انتباه العلماء؛ الشجرة التي يـقال أنّـه مـنذ اكـتشاف هـذه الجزيرة (أي قبل خمسمئة سنة) لم تسجل لحد الآن أيّة حالة نمو وتغيير! مع ذلك يبدو أنّها تتمتع بعمر طويل بحيث لا يبدو عليها آثار مضي الزمان، ومن هنا يعتقد بعض المتخصصين أنّها كانت موجودة قبل خلق آدم!

٤ ــ توجد بعض الأشجار في المناطق الاستوائية المعمرة كــثيراً ولا
 ينتهى عمرها أبداً فهي في حالة غضة دائماً.

ه ـشوهدت بعض الحلزونات المعمرة آلاف السنين، كـما اكـتشف
 العلماء حيتان يقدر عمرها بثلاثة ملايين سنة.

٦ ـ ترى بعض الأفراد بين الناس يقومون ببعض الأعمال المذهلة التي

يصعب الوثوق بها حتى لمن يراها. فمن منا لم يقرأ في الصحف بعض .
الأخبار بشأن الأفراد الذين يقومون ببعض الأعمال التي تفوق البصر كأن
يطوي بعض الأجسام الفلزية كالملعقة والشوكة دون أن يشير لها بيده!
وقد قاموا بتلك الأفعال أمام أنظار المراسلين حتى صورهم التلفاز
الانجليزي حتى أذعن الانجليز بعدم وجود خدعة في مثل هذه الأفعال،
والواقع هو أنّ هذه الأمور استثنائية حقاً.

ولعل الجميع سمع عن ذلك الفتى الايراني الذي يتناول المصباح والزجاج وكأنها أطعمة، والحال لو تناول ذلك بعض الأفراد العاديين لانبغي خضوعهم لعملية جراحية افرأت في بعض الصحف عن شخص يتمتع بقوّة خارقة تمكن من ترويض الحيوانات الوحشية والمفترسة وهو يقترب منها دون خوف.

وقيل في سيرة ابن سيئا ذلك الطبيب والفيلسوف المعروف أنه كان يحفظ في المكتب كلّ ماكان يقرأه التلاميذ للاُستاذ؛ وقد ألم في بخارى في العاشرة من عمره ببعض العلوم التي أثارت دهشة الآخرين؛ وتصدى في الثانية عشرة من عمره للفتيا، فكان يفتي في بخارى.

ألف في السادسة عشرة كتابه (القانون في علم الطب) وهـوالكـتاب الذي درس لقرون في الجامعات الأوروبية الطبية، أما الأخبار التي نـقلت في حدّة نظره وشدّة سمعه فمما تثير الدهشة، ولا يسعنا التطرق إليها ١.

كلّ هؤلاء أفراد استثنائيون يتمتعون ببعض الخصائص التي يعجز عـن تفسيرها العلماء كونها لا تنسجم مع الضـوابـط والمـقررات السـائدة لدى

١. راجع كتاب هدية الأحباب وسائر التواريخ.

الجنس البشري، إلا أنَّ عدم الانسجام هذا لا يمنع من أن ندَّعن لها ونـقر بوجودها.

كما نقر من خلالها بقانون كلي في أنّ ما نشاهده في «النباتات» و«الأحياء البحرية والصحراوية» و«الناس» ليس بقانون عام ودائمي؛ بل من الممكن أن يكون فيها بعض الأفراد الاستثنائيين بصفات خاصة خارقة للعادة سواء من حيث العمر أو القدرة الروحية والبدنية، ووضعها الاستثنائي لا يدلّ أبداً على عدم علمية قبولها؛ بل لابدّ أن نذعن بأنّ دائرة جميع المقررات والضوابط التي يتبناها العلم تقتصر على الأفراد العاديين، والاستثناء من الأفراد خارجون عن دائرة هذه المقررات.

### أصحاب الإشكال:

إن كان إشكال طول عمر المهدي على يطل من قبل المساديين الذيس يرون كلّ شيء بمنظار القوانين الطبيعية، فالجواب ما ذكرناه سابقاً، أما إن طرح من قبل أتباع الأديان كأتباع موسى يلي وعيسى الله والأخوة من أبناء العامة، فإضافة لما ذكرنا، فإننا نورد بعض الأمور ومنها:

١ ـ إنسهم يسعتقدون بسقدرة الله المسطلقة وخسوارق أنبيائه ورسله ومعجزاتهم، بعبارة أخرى يؤمنون بأن قوانين الطبيعة خاضعة لقدرة الله لا محكومة لها، فهل شفاء المرضى الذين يصعب شفاؤهم عن طريق الطب، أو إحياء الموتى من قبل المسيح، أو سائر المعجزات من موسى علا بواسطة العصا (التي تعتبر قطعة خشبية غير ذات قيمة) واليد البيضاء وعبور النيل بتلك الطريقة الخارقة للعادة من الأمور التي تعنسجم مع

الضوابط الطبيعية المتداولة ؟

لاشك أنّ تفسير كافّة أتباع الأديان لمثل هذه الظواهر هو فاعلية الله في تأثير جميع القوانين والأسباب الطبيعية، وإن أراد شيئاً آخر تحقق، وإرادته تفوق العلل الطبيعية. ولو كان الوضع منذ البداية كذلك في أنّ الإنسان يحيى مرة أخرى بعد الموت أو الذي يولد أعمى يبصر بعد مضي مدة من الزمان أو يكون متوسط عمر الإنسان ألف سنة، فهل هنالك من يتعجب من هذه الأمور ويراها مخالفة للعقل؟... قطعاً لا!

وعليه فإنَّ نقض مثل هذه القوانين ليس بنقض لحكم عـقلي ومـنطقي، بل نقض لحالة عادية ألفِناها على صورة مشاهدة الأفراد العاديين.

Y \_ يعتقد النصارى أنّ أعداء العسيح طلا صلبوه ودفنوه، ثمّ نهض من بين الموتى وعرج إلى السماء وهو حي الآن. والمسلمون أيضاً يرونه حياً، رغم عدم قبولهم بصلب عيسى وقتله على ضوء القرآن، وهذا ما يقره كاقة علماء الإسلام \_ سوى القلّة القليلة \_ ولو كان هذا الاستثناء ليس خلافاً للعقل، ويمكن أن يحيى الإنسان مجدداً بعد موته ودفنه ويعمر ألف سنة، فكيف يعتبر الكلام عن عمر طويل فقط لأكثر من ألف سنة محالاً وغير منطقى ا

٣-لا يوجد مسلم ينكر طول عمر نوح، ذلك لأنّه منّا صرّح به القرآن في أنّه استغرق تسعمئة وخمسين سنة فقط في الدعوة إلى عبادة الله والتوحيد ﴿ فَلَبِثَ فِيهِم أَلَفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِينَ عاما ﴾ أ. كما سمعنا الكشير عن الخضر وعمره الطويل.

١. سوره العنكبوث، الآية ١٤.

العجيب أنّ طائفة أقرت بكلّ هذه المطالب، غير أنّها ما أن تصطدم بعقيدة الشيعة بشأن طول عمر المهدي حتّى تصاب بالذهول والدهشة والتنكر لذلك، وأحياناً يكتفون بابتسامة عريضة تفيد تعارض هذه العقيدة مع العقل والمنطق !!...

وهذا نموذج واضح للازدواج ا

ولكن كما قلنا فإنّ مسألة طول العمر وبغض النظر عن العقائد الدينية بشأن قدرة الله وقضية الاعجاز، فإنّها تنسجم تماماً ومنطق العلوم الطبيعية الحديثة، أمّا المشكلة الوحيدة فهي ضرورة تحرير أفكارنا وأنفسنا من بعض الأحكام المسبقة والتعصبات المقيتة والعادات التي ألفِناها، والتسليم للدليل والمنطق والبحث العلمي،

إننا حين نسمع برجل نمساوي عبَّر أكثر من ١٤٠ سنة ولم يمرض ولو لمرَّة واحدة!

أو رجل كولومبي بلغ ١٦٧ سنة من عمره ومازال فتي!

أو رجل صيني أبيضٌ شعره بعد ٢٥٣ سنة من عمره! نشعر بالدهشة؛ وذلك لأنّه يختلف عن العادة، ولكن لوكان هناك تركيز إعلامي على هذا الخبر وورد بصورة قطعية فإننا سنقر به كحقيقة واقعة.

ولكن ما أنَّ نقرأً في الحديث:

«القائم هو الذي إذا خرج كان في سن الشيوخ ومنظر الشبان؛ قوي في بدنه».

حتى يعتري البعض الحيرة والذهول. وهنا تتساءل الشيعة : لِم يعتقد البعض بطول عمر نوح والمسيح ويذكرون تلك الخصائص العجيبة لابن سينا. ولا يتسمون لمشاهدة انحناء الأجسام الفلزية بنظرة من شاب

ورؤية الأشجار والأحياء المعمرة، ولكن ما أن يرد الحديث عن طول عمر المهدي لللله حتى يقطب البعض ويخطف لونه ويتساءل على نحو الانكار عن إمكانية ذلك.

زبدة الكلام إنّ مسألة طول العمر ليست من المسائل التم يمكن الاشكال عليها والتنكر لها على ضوء الأحكام المنطقية والعقلية.

#### ٢ ـ فلسفة الغيية

قسلنا: السؤال الآخر الذي يطرح بشأن عقيدة الشبيعة فسي المهدي الله وموضوع غيبته الطويلة والذي يرد بعد قبول أمان طول عمره. والسؤال: لماذا لا يظهر المهدي الله وقد عمّ الظلم والفساد؟

لماذا لا يقوم ليملأها عدلاً وقسطاً؟

إلى متى هذا الجلوس ومشاهدة الظلم وسفك الدماء وطغيان حفنة من الغاشمين ؟

لماذا هذه الغيبة الطويلة؟ ترى ماذا ينتظر؟ وبالتالي ما سرّ هذه الغيبة الطويلة؟ ك30%

ولكن ينبغي الالتفات إلى أنّ هذا السؤال وإن طرح عادة على الشيعة بشأن مسألة الغيبة، إلّا أنّ أدنى تمعن سيفيد أنّ للآخرين نصيباً من ذلك، أي يتوجه إلى سائر المؤمنين بظهور مصلح عالمي عظيم ينهض يبوماً ويملأ العالم بالعدل والقسط، وإن رفضوا عقيدة الشيعة في طول العمر والغيبة.

فالسؤال الذي يساورهم لِمَ لم يولد ذلك المصلح العظيم لحدّ الآن، وإنّ ولد لم لا ينهض ويملأ الدنيا بالعدل؟ وعليه فـمن الخـطأ أن يـتوجه هـذا الإشكال إلى خصوص الشيعة.

وبعبارة أخرى، ممّا لا شك فيه أنّ مسألة طول العمر (البحث السابق) ومسألة وجود الإمام في الغيبة (البحث القادم) لمن الأسئلة التي تقتصر على الشيعة، أمّا مسألة تأخير ظهوره فمن المطالب التي ينبغي أن يفكر بها كافة المعتقدين بظهور ذلك المصلح العالمي، في أنّ الظروف العالمية مؤاتية فلماذا لا يحصل ذلك الظهور؟ (ينبغى التميين).

## ക്കരു

على كلّ حال لهذا السؤال جواب بسيط وآخر مسهب. الجواب القصير: إنّ وجود الزعيم الكفوء لوحده لا يكفي في قيام نهضة شاملة على مستوى عالمي، بل لابد من استعداد عام، وللأسف مازال العالم لحد الآن غير مستعد لتلك النهضة والحكومة، وما أن يبرز هذا الاستعداد حتى يكون قيامه قطعياً ا

أما توضيح هذا الكلام:

أولاً: لابد من الالتفات \_ كما أشرنا سابقاً \_ إلى أن قيام المهدي الله كسائر نهضات جميع الأنبياء يتم عبر الوسائل والأسباب الطبيعية، وليس هنالك من مجال للاعجاز، فللمعجزات بعد استثنائي وليس لها من تدخل في المشاريع الاصلاحية للقادة الربانيين سوى في بعض المواقع الاستثنائية.

ومن هناكان الأنبياء يستفيدون من الأسلحة السائدة وإعداد الأفراد الاكفاء والاستشارة المطلوبة وطرح الخطط المؤثرة والتكتيكات العسكرية اللازمة، وبالتالي توفير كافة الامكانات المادية والمعنوية للنهوض بأهدافهم، ولا يفكرون في حدوث المعجزة في مجابهة العدو، أو اعداد الأنصار وتكاملهم.

وعليه فلابد أن يتحقق تنفيذ مشروع حكومة الحق والعدل على المستوى العالمي من خلال الاستعانة بالوسائل المادية والمعنوية اللازمة، سوى في بعض الحالات.

بعبارة أخرى، إنّ المهدي الله لا يأدّي بمدرسة جديدة، بل ينفذ المشاريع الثورية السماوية التي لم تدخل حيز التنفيذ. فرسالته لا تكمن في الانذار والتربيه والتعليم والتذكير، بل رسالته اجراء كافة الأصول والمبادئ في ظلّ حكومة العلم والإيمان، وهو الأمر الذي لا يتيسّر دون الاستعدادات المسبقة.

ثانياً: يتضح من خلال ما تقدّم ما نـقوله مـن عـدم وجــود مــثل هــذا الاستعداد، وذلك لأنه ينبغي توفر عدة أنواع من الاستعدادات وهي:

# أ) استعداد القبول (الاستعداد اللفسي)

لابد أن يقف العالم كما ينبغي على مرارة هـذا الوضع القـائم والظـلم السائد.

ولابدً أن يلمسوا ضعف القوانين البشرية وعجزها عن تـطبيق العـدالة الاجتماعية. وينبغي أن يدركوا هذه الحقيقة وهي أنّ المشكلة لا تـحل مـن خـلال المعادلات المادية والضمانة الإجرائية والمقررات التي وضعها الإنسان، بل إنّ هذه المشكلة تسلك منحنياً تصاعدياً في التعقيد بـما يـرهق كـاهل البشرية.

ولابدٌ أن يفهم العالم أنّ الأزمات المعاصرة وليدة الأنظمة الراهنة، وهي الأنظمة التي تعجز في خاتمة المطاف عن حلّ هذه الأزمات.

ولابدً أن يعي العالم ضرورة وجود أنظمة ومبادئ جديدة بغية تـحقيق هذه الأهداف الكبرى، المبادئ التي تستند إلى الإيمان والقـيم الإنسانية والعواطف البشرية والمثل الأخلاقية، لا المبادئ المادية الجافة الخالية من الروح والإنسانية.

ولابد أن يبلغ العالم هذه المرحلة من الوعي الاجتماعي بحيث يدرك أن التطور التقني لا يعني الزاما تطور البشرية وضمان سعادتها ورف اهيتها، بل الازدهار والتطور التقني الذي يجلب السعادة والخير للبشرية هو ذلك الذي يتم من خلال سلسلة من المبادئ المعنوية والإنسانية، وإلاكان هذا التطور -كما لمسناه مراراً وبالاً على البشرية وسبب دمارها وانهيارها.

ولابدً أن يفهم العالم أنَّ الصناعات أنَّ ارتدت ثوب الصنمية ستضاعف من حجم المشاكل الراهنة.

ولابدً أن تصبح وسيله تحت سيطرة البشرية.

وبالتالي لابدً أن يشعر العالم بالعطش وما لم يشعر به فلا يتجه صــوب الماء.

وبعبارة أُخرى، ما لم يعِش العالم قضية الطلب فليس هنالك من تأثـير

لعرض أيّة مشاريع اصلاحية، فقانون العرض والطلب ساري المفعول في القضايا الاجتاعية على غرار المسائل الاقتصادية.

وهنا يرد هذا السؤال: ما هو العامل الذي يفرز حالة العطش والطلب؟ نقول في الجواب:

جانب من ذلك، مرور الزمان ولا يمكن بدونه، أما الجانب الآخر فيتوقف على التربية والتعليم، فينبغي أن يصبح عملياً من خلال النهضة الفكرية من جانب العلماء الملتزمين والمسؤولين عن شؤون المجتمع.

ينبغي لهؤلاء وبمشاريعهم التي تهدف تهذيب الإنسان أن يبلغوا بالعالم على الأقل هذه الحالة من الوعي في الانسجام مع هذه المبادئ والقوانين، وهذا الأمر يتطلب بطبيعة الحال قدراً من الزمان.

# مرز تحت تا ميزر دن اسدى

# ب) التكامل الثقافي والصناعي

من جانب آخر فإن حشد العالم تحت راية واحدة ووضع حدّ لغطرسة الجبابرة والطواغيت واشاعة أجواء التربية والتعليم في أرقى صورها وإفهام الآخرين بأنّ اختلاف اللسان والعرق والمنطقة الجغرافية وما شابه ذلك لا تدلّ على أنّ أفراد العالم لا يستطيعون العيش كأخوة ضمن أسرة واحدة في ظلّ الإسلام والعدل والتآخي.

وتوفير اقتصاد سالم وكافٍ لجميع الناس يتطلب وعياً ثقافياً ورفع المستوى العلمي للبشرية من جمانب، وتكامل الوسائل الصناعية من جانب آخر؛ الوسائل التي يسعها إرساء ارتباطات سريعة وقريبة ودائمية بين كافة بقاع العالم، وهذا ما لا يتحقق أيضاً دون تقادم الزمان.

وكيف لحكومة أن تتعامل مع الوضع العالمي إن كانت هذه الارتباطات بطيئة ؟

أم كيف يمكن إدارة شؤون العالم بالوسائل التي يستغرق إرسال رسالة فيها إلى مناطق العالم النائية عدّة سنوات من الزمان ؟

يستفاد من بعض الروايات التي رسمت صورة عن حياة الناس في عصر ظهور المهدي الله والتي سيمر البحث عنها في المباحث القادمة م أنّ التطور التكنولوجي والصناعي خاصة صنائع الحمل والنقل والارتباط في ذلك العصر سيكون على درجة من الرقبي والازدهار بحيث تصبح قارات العالم بصورة مناطق متقاربة، ريكون الشرق والغرب بمثابة بيت واحد، فلا يبقى هنالك من مشكلة على صعيد الزمان والمكان.

طبعاً يمكن أن يحصل بعض هذه الأمور أثر حركة وثورة صناعية في ذلك العصر، ولكن لابدٌ من استعداد علمي كأرضية لذلك العصر.

#### ع) اعداد القوى الثورية

بالتالي لابدٌ من إعداد ثلَّة مهما كانت قليلة تكون نواة الجيش الشوري لذلك المصلح العظيم.

فلابدً من تبرعم زهور في هذه النار المسحرقة لتكون مقدمة لذلك البستان؛ وينبغي أن يستحلى أضراد تلك الشلّة بالوعي التام والشجاعة والأخلاص والفداء والتضحية وهذا بدوره يتطلب مقداراً من الزمان وإن تعاقبت الأجيال الثورية.

وإن قيل: مَن الشخص الذي ينبغي أن ينهض بمسؤولية إعداد أولئك الأفراد؟ فالجواب: ذلك الزعيم الذي يمارس هذا المشروع بصورة مساشرة أو غير مباشرة (سيرد شرح ذلك في المبحث القادم إن شاء الله).

إنّ إحدى علل الغيبة كما ورد في بعض الروايات الإسلامية يكمن في اختبار الناس واختيار الأصلح والذي يسمكن أن يكون إشارة إلى هذا الموضوع.

توضيح ذلك: أنّ الاختبار الإلهي ليس من قبيل الاختبارات بغية التعرف على وضع الذي يؤدي الاختبار، بل يعني تربية الاستعدادات واظهار الكفاءات وتمييز الصفوف. وبعبارة أخرى الهدف هو التربية والتكامل أو خلق الاستعداد، ذلك لأن اصاطة الله العلمية بكل شيء تسلب أي هدف في ابتغاء طلب الوقوف والعلم من الاختبارات.

وهكذا يتضح ممّا تقدّم سبب غيبة المهدي هذه المدة.

## ٣\_فلسفة وجود الإمام حين الغيبة

السؤال الآخر الذي يرد بشأن عقيدة الشيعة حول وجود المهدي هو: الإمام على كلّ حال زعيم وقائد ووجود القائد مهم ومفيد حين يكون على صلة بأتباعه، فكيف ينهض الزعيم بمسؤوليته إن كان غائباً عن الأنظار؟

بسعبارة أخسرى فسإن حسياة الإسام إبان الغيبة حسياة خساصة ليست اجتماعية، وهنا يحقّ لنا أن نسأل ما الأثر الذي يلعبه هذا الزعيم بسالنسبة للناس، وكيف ينتفع به الآخرون؟

فهو كعين الماء الصافية ولا يسع الآخرون وصولها!

أضف إلى ذلك هل غيبة الإمام ﷺ بمعنى استبدال وجموده بسروح لا مرئية أو أمواج واثير وما شابه ذلك؟

وهل ينسجم هذا مع العلم؟

#### ಬಂಡ

هذا السؤال ـ بلا شك ـ مهم، ولكن من الخطأ أن نظن بصعوبة الاجــابة عنه، لكن دعونا نرد بادىء الأمر على الشق الأخير الذي أدّى إلى الكــثير من سوء الفهم، ومن ثمّ نخوض في الردّ على سائر الأسئلة.

لابد من القول صراحة إنّ الغيبة كما أشرنا لا تعني أنّ وجود الإمام في الغيبة هو وجود غير مرثي وخيالي وأشبه بوجود وهمي، بل له من حيث المعيشة حياة طبيعية وعينية خارجية، غاية الأمر بعمر مديد، يتردد دائماً بين الأوساط الاجتماعية، ويقطن مختلف المناطق، وإن كان هنالك من استثناء في حياته فهو عمره الطويل فقط.

إنّه يعيش بصورة غير معروفة في المجتمع، ولم يقل أحد بأكثر من ذلك في غيبته، وهنالك بون شاسع بين «غير معروف» و «غير مرئي»! وبعد أن فرغنا من هذا الأمر، نخوض في هذا الموضوع: حسناً، إلّا أن هذه الحياة يمكن توجيهها بالنسبة لفرد عادي، ولكن هل يمكن قبوله بالنسبة لزعيم بالذات ذلك الزعيم الرباني ؟!

كيف يسع التلميذ الذي لا يعرف استاذه والمريض الذي لا يعلم بعيادة الطبيب والعطشان الذي لا يعلم بعين الماء \_مهماكان قريباً من هذه الأمور \_أن ينتفع بهم؟

جدير بالذكر:

إنّ هذا السؤال لم يطرح الآن، بل ورد في الروايات الإسلامية أنّه طرح حتى قبل ولادة المهدي على وإبان عصر الأثمّة حين كانوا يستحدثون عسن المهدي وغيبته يطرح عليهم هذا السؤال فيردون عليه، وإليك جانب مسن ذلك.

# فائدة الإمام في الغيبة: <sup>١</sup>

هنالك عباره رائعة في عدّة روايات بشأن فلسفة ووجود الإمام الله في عصر الغيبة، يمكن أن تساعدنا في حمل هذه المشكلة، حيث قال النبي الله بشأن فائدة الإمام في الغيبة:

«أي والذي بعثني بالنبوة أنهم ينتفعون به، ويستضيئون بنور ولايسته في غيبته كانتفاع الناس بالشمس وإن جللها السحاب» ٢.

ولابدً أن نتعرف هنا على دور الشمس بصورة كلية وحين تكون خلف السحاب:

فللشمس نوعان من الضوء.

ضوء واضح وآخر مخفي.

أو بعبارة أخرى ضوء مباشر وآخر غير مباشر.

وتشاهد الأشعة بوضوح في الضوء المباشر وإن احيط بـطبقات الجــو

خضت في هذا البحث حين كنت سجيناً عملياً في قسم ثانين حين انتقلت من منفى م هاباد إلى منفى انارك (يوم ١٩٧٨/٥/٣٠م).
 بحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ٩٣.

الضخمة وكأنّها زجاجة ضخمة؛ الزجاجة التي تحدمن اشراقــة الشــمس وتسهل تحمله، كما تصفي ذلك الضياء وتحيط آثار أشعتها المميتة، ولكــن لا تمنع على كلّ حال شعاعها المباشر.

أمّا في الأشعة غير المباشرة، فالغيوم كالزجاجة المعتمة تمتص ضياء الشمس المباشر وتنشره.

ولضوء الشمس دور مهم في حياة كافة الكاثنات.

فالضوء والحرارة التي تنطلق من الشمس هنا وهناك، والطاقة العظيمة للنبات والحيوان والإنسان؛

وتكامل الكائنات الحية ونموهاه

وتغذيتها وانجابها؛

والحس والحركة؛

وسقى الأراضي الميتة.

وأصوات أمواج البحار.

وحركة الرياح.

وزمزمة أصوات الشلالات.

وتغريد الطيور.

والجمال الساحر للازهار.

ودوران الدم في عروق الإنسان.

ونبض القلب.

وانتقال الأفكار عبر حواجز الدماغ، كلّها تعتمد بصورة مباشرة أو غير ــــباشرة عــلى ضــياء الشــمس، ودون ذلك تــخمد وتــؤول إلى الخــمود والانطفاء، وهذا ما يمكن ادراكه بسهولة.

والآن يرد هذا السؤال: هل تقتصر هذه البركات والآثار الحيوية عملي الضياء المباشر للشمس؟

الجواب عن هذا السؤال واضح : كلا، فهذه الآثار موجودة حـتّى حـين تغيب الشمس خلف السحب.

مثلاً هنالك بعض البلدان والمدن التي تختفي فيها الشمس لأشهر أو سنوات خلف الغيوم، ولكن هنالك الحرارة ونمو النباتات والطاقة اللازمة لإدامة عجلة الحياة ونضج الفاكهة والثمار وتفتح البراعم.

وعليه فإنّ لشروق الشمس من خلف السحب جانباً من الآثار والبركات، ولا تنطوي على جانب من تلك الآثار التي تتطلب أشعة مباشرة، فمثلاً نعلم أنّ لشعاع الشمس أثره الحيوي على جلد الإنسان وسائر أعضائه ومن هنا فإنّ الناس في أغلب البلدان المحرومة من هذا الشعاع يلجأون في الأيّام المسمسة إلى الحمامات الشمسية ويتعرون تماماً أمام شعاع الشمس لتقوم مساماتهم بامتصاص تلك الأشعة. كما أنّ أشعة الشمس المباشرة وعلاوة على مضاعفتها للحرارة والضوء فإنّ لها أثراً عظيماً بسبب الأشعة فوق البنفسجية في قتل أنواع المكروبات والابقاء على سلامة البيئة.

### 8003

ونستنتج من هذا البحث أنَّ حجب السحب وإن استصت بمعض آثار الشمس، إلَّا أنَّ الجانب الأكبر من تلك الآثار باق. كان هذا الكلام في

المشبه به، يعني الشمس، ونعود الآن إلى وضع المشبه يعني وجود الزعيم الرباني في الغيبة، فللأشعة المعنوية غير المرئية لوجود الإمام الله حين تكون خلف سحب الغيبة عدة آثار تكشف عن فلسفته الوجودية، رغم تعطيل مسألة التعليم والتربية والزعامة المباشرة ومنها:

## ١-بث الأمل

إن جلّ اهتمام الجنود الأوفياء في ميدان القتال يتمثل في حفظ الراية خفاقة تجاه همجمات الأعداء، بمينما يسمى العدو جمهد الأمكان إلى الاطاحة بهذه الراية، ذلك لأنّ انتصاب الراية ببث روح الأمل والمقاومة والصمود وديمومة القتال.

كما أنّ وجود القائد \_مهماً كَان صَامِعًا عَيْنِ عَلَى رَفِع المعنويات وتجديد القوى وتعبئة الطاقات والاندفاع نحو القتال حيث يشعرون بـقوّة حين يرون القائد واهتزاز الراية.

أمّا أن أشيع قتل القائد بين المقاتلين فإنّه يـؤدي إلى بـعثرة صـفوف الجيش مهماكان عظيماً، وكانّ ماءاً بارداً سكب عليهم ليبرد إرادتهم، بــل كأن روحهم سلت من أبدانهم.

كما أنّ المجتمع يواصل حركته ونظامه وإن سافر رئيسه إلى خارج البلد مادام على قيد الحياة، إلا أنّ خبر موته يبعث في قلوبهم الشعور باليأس والاحباط.

والشيعة تعتقد بوجود إمامها حيّاً وإن لم تره بينها، بالتالي فهي لا تــرى

نفسها وحيدة في الساحة (لابدّ من التأمل).

فهي تنتظر قدومه وتحتمله في كلّ لحظة وهذا ما يؤثر عملي مسميرتها ايجابياً.

ومن هنا يمكن إدراك الأثر النفسي لهذا الأسلوب من التفكير في بثّ الأمل والرجاء في قلوب الأفراد وسوقهم نحو التهذيب والاستعداد لتسلك النهضة الكبرى التي مضى شرحها في بحث الانتظار.

أمّا إن لم يكن لهذا الزعيم من وجود خارجي وينتظر اتباعه ولادته في المستقبل فالوضع يختلف تماماً.

ولو أضفنا نقطة أخرى إلى هذا الموضوع لأصبحت القضية أكثر جدية وهي: على ضوء الاعتقاد العام للشيعة فقد وردت في أغلب الروايات في المصادر الشيعية أنّ الإمام يتفقد طيلة غيبته وببصوره مستمرة أوضاع شيعته، ويقف على تفاصيل أعمالهم عن طريق الالهام وما شابه، وحسب الروايات فإنّ أعمالهم تعرض عليه كلّ أسبوع ويحيط علماً بتصرفاتهم وأفعالهم أ.

وهـذا الاعـتقاد يـجعل هـؤلاء الاتـباع يـخضعون لمـراقـبة دائـمية يستحضرونها عندكلٌ قول وفعل، الأمر الذي يمكن انكـار دوره النـفسي والتربوي.

١. وردت هذه الروايات في تفسير البرهان ذيل الآيمة ﴿وقعل اعتملوا فسميرى الله عسملكم
 ورسوله والمؤمنون﴾ (سورة التوبة ، الآية ١٠٥) ولدينا بحث رائع ذكرناه في المجلد الثامن من النفسير الأمثل.

### ٢\_حماية الدين

قال على ﷺ ذلك الرجل الفذ في بعض الكلمات القصار فـــي إشــــارته إلى ضرورة وجود الزعماء الربّانيين في كلّ عصر وزمان:

«اللَّهم بلى لا تخلو الأرض من قائم لله بحجّة إمّا ظاهراً مشهوراً وإمّا خائفاً مغموراً لئلًا تبطل حجج الله وبيناته» \.

## وإليك توضيح ذلك:

إنّ مرور الزمان واختلاط الأذواق والأفكار الشخصية بالأمور الدينية والنزعات المختلفة نحو المدارس الانحرافية المريفة وتسلل الأيادي الأثيمة إلى المفاهيم السماوية يؤدي إلى أن تفقد بعض هذه الأصول والمبادىء أصالتها وتتعرض إلى جانب من التحريف.

وبالطبع فإن هذا الماء العذب الفرات الذي ينزل من سماء الوحي ويعبر من فكر هذا وذاك يجعله يفقد بعض صفائه بالتدريج، عملى غرار الضياء الذي يصطدم بالزجاج المعتم فيفقد بريقه.

والخلاصة، تبدو هناك بعض المشاكل والصعوبات في التعرف على القضايا الأصلية بفعل ممارسات بعض الأفراد ذوي الأفق الضيق، حتى انبرى أحد الشعراء بأسلوبه المعهود في المبالغة مخاطباً النبي الأكرم بَهِ المائن ما حدث في الدين واضيف إليه، بلغ درجة بحيث لو عدت اليوم لما رأيته كماكان.

### ಶುಡ

وعلى هذا الأساس، أوليس من الضروري أن ينبري من بين المسلمين من يصون التعاليم الإسلامية ويعيدها إلى مسارها الأصلي ويـحفظها كـما هي للأجيال القادمة؟

أو ينزل الوحي السماوي ثانية على إنسان؟ قطعاً لا. فـقد اغـلق بــاب الوحي بمسألة الخاتمية.

فكــيف يـــنبغي حــفظ أصــالة الديــن، والحــيلولة دون التـحريفات والخرافات؟

هل يتمّ ذلك سوى من جانب الإمام المعصوم سواء كان مشهوراً ومعلوماً أو مغموراً ومجهولاً «لئلًا تيطِلِ حجج الله وبيناته».

تعلم أنّ في كلّ مؤسسة مهمة «صندوق محكم» تحفظ فيه الوثائق المهمة لتلك المؤسسة لتبقى بعيدة عن أيدي اللصوص؛ إضافة إلى ذلك إن حدث حريق في هذا المكان مثلاً كان ذلك الصندوق بعيداً عنه. فصدر الإمام وروحه العظيمة هي صندوق حفظ معالم الدين وخصائص المفاهيم السماوية الرفيعة دلئلا تبطل حجج الله وبيناته».

# ٣ــ إعداد ثلَّة ثورية واعية

خلافاً لما يعتقده البعض من قطع الارتباط المطلق بين الإمام والأمّة في عصر الغيبة، بل كما يستفاد من الروايات الإسلامية فإنّ هنالك ثلّة من الأفسراد الذيبن يعيشون عشق الله ويستمتعون بقلب يفيض بالإيمان والأخلاص والتفكير في إصلاح العالم، مرتبطة بالإمام وتعد بالتدريج من خلال هذه الرابطة وتتكهرب بروح الثورة التي تستأصل جذور الظلم والجور من كافة أنحاء العالم.

ربّما يتوفى هؤلاء قبل انطلاقة النهضة، ولا يقدح ذلك في الهدف فــهم ينقلون تلك التعاليم التعبوية إلى أجيالهم القادمة ليــجدوا ويــجتهدوا فــي إعداد الثلّة الصالحة.

قلنا سابقاً أنّ غيبة الإمام الله لا تعني كونه يتحول إلى روح غير مرئية أو أشعة غير ظاهرة، بل يتمتع بحياة طبيعية هادئة ويعيش بشكل مجهول بين الناس ويستقطب القلوب المستعدة ويستحوذ عليها فيجعلها أكثر تأهباً واستعداداً. ويتفاوت الأفراد حسب استعداداتهم في نيل سعادة اللقاء، فبعضهم يلتقيه لحظات وآخر ساعات وثالث عدة أيّام وشهور وربّما سنوات!

بعبارة أوضح إن البعض بلغ منزلة رفيعة من العلم والورع والتقوى بحيث أصبح كالراكب في الطائرة التي تحلق في عنان السماء وهي تخترق السحب والغيوم، بينما ما زال البعض الآخر بعيش تحت السحب في الظلمات.

وهذا هو الحساب الصائب، فـلا يمنبغي أن أجـلس وانـتظر لاسحب الشمس تحت السحب وأراه، فهذا الانتظار خطأ محض ووهم زائـف؛ أنـا الذي ينبغي أن أحلق فوق السحب والغـيوم لاسـتضيىء بـضياء الشـمس وانتهل من نورها.

على كلّ حال فإنّ تربية هذه الثلة، تعد من الآثار المترتبة على فــلسفة وجوده في هذا العصر.

## ٤\_النفوذ الروحي والتلقائي

نعلم أنَّ للشمس أشعة مرئية تظهر من تركبها الألوان السبعة، كما لها

أشعة غير مرئية هي «الاشعة فوق البنفسجية» و«الأشعة تحت الحمراء».

كذلك للزعيم الربّاني سواء النبي أو الإمام وإضافة إلى التربية التشريعية عن طريق القول والفعل والسلوك والتعليم والتربية العادية، فإنّ هناك تربية روحية من خلال النفوذ المعنوي في القلوب والأفكار والتي يمكن الاصطلاح عليها بالتربية التكوينية، ليس هنا من فاعلية للألفاظ والكلمات والأقوال والأفعال، بل الكلمة الفصل للجذب الباطني.

ونرى في سيرة أغلب أولياء الله العظام في أنّ بعض الأفراد المنحرفين والملوثين وأثر اتصال خاطف يغيرون مسيرتهم بصورة تمامة فـتتغير عاقبتهم جذرياً، فيتحولون إلى أفراد مؤمنين مخلصين لا يألون جهداً فـي التضحية بالغالي والنفيس من أجل الدين.

فهذه التغييرات السريعة والشاملة، وهذا الانقلاب العظيم الجامع والذي يحصل من نظرة أو ارتباط بسيط (طبعاً رغم التلوث فإن هنالك استعداداً عالياً لديهم) فإنه لا يمكن أن يعزى إلى التعليم والتربية العادية، بل معلول لاثر نفسي غير مرئي وجذبة تلقائية يعبر عنها أحياناً بنفوذ الشخصية.

ولعل أغلب الأفراد جرّبوا ذلك في حياتهم أنّهم حين يتلقون بعض الأفراد من ذوي الروح الرفيعة والعالية فإنّه يتأثر تلقائياً ودون أن يتمالك نفسه حتّى يصعب عليه التحدث بحضرتهم؛ فيرون أنفسهم وسط هالة عظيمة يصعب عليهم تصويرها. طبعاً يمكن توجيه بعض هذه الأمور بالتلقين أحياناً؛ لكن من المسلم به أنّ هذا التفسير ليس صحيحاً في جميع الموارد، بل ليس أمامنا من سبيل سوى بأن نذعن بأنّ هذه الآثار تفرز من

قبل ومضات سرية تنبعث من باطن الذات الإنسانية العظيمة.

وإننا نرى القصص الكثيرة في تاريخ الأنسقة العظام والتي لا يمكن تفسيرها سوى من خلال هذا السبيل، كقصة قدوم شاب عاص على النسبي الأكرم المالية وتحوّله المعنوي والروحى

أو لقاء أسعد بن زرارة الوثني بالنبي الأكرم لِلَّالِيُّ عند الكعبة وتغيَّر فكره وعقائده.

أو ما يسميه أعداء النبي الأكرم الله السحراً والذي كان يؤثر به على من يقترب منه، كلّ ذلك يعكس نفوذ شخصية النبي الله أعماق أولئك الأفراد.

وهكذا ما ورد بشأن تأثير كلام الإمام الحسين للله على «زهـير» فـي مساره إلى كربلاء، حتّى أنّد لم يستطع وضع ماكان في يده من طـعام فـي فمه، فطرحه أرضاً وانطلق.

أو الجذبة العظيمة التي شعر بها الحرّ بن يزيد الرياحي فأخذ يـرتعش كالسعفة رغم شجاعته؛ فقاده ذلك إلى الالتحاق بركب الإمـام حسـين اللهِ ونيل الشهادة.

أو قصة الفتى الذي كان يسكن جوار «أبو بصير» والذي كان شرياً ويعيش في دعة ورفاهية إثر خدمته لبني أمية، حتّى تغيّر تماماً إثر رسالة الإمام الصادق للله فهجر كلّ أفعاله وأعاد كافة الأموال التي حصل عليها من الطرق غير المشروعة إلى أصحابها، وانفق الباقى في سبيل الله.

أو تلك الخادمة الحسناء لدى هارون والتي بعث بها إلى الإسام الكاظم على ظناً منه بأنّـه يـؤثر عـلى الإمـام على فعاشت ذلك الانـقلاب الروحي خلال تلك المدّة القصيرة حتّى سلبت لب هارون بمنطقها و... كلّ ذلك نماذج من هذا التأثير التلقائي والعفوي الذي يمكن اعتباره شعبة من الولاية التكوينية للنبي عَبِيلِهُ أو الإمام عليه ذلك لأن عامل التربية والتكامل هنا ليس الألفاظ والجمل والطرق المتعارفة والعادية، بل هو الجذبة المعنوية والنفوذ الروحى.

ولا يقتصر هذا الأمر كما قلنا على الأنبياء والأثنة، بل لبعض أولياء الله ودعاة الحق هالة من هذا النفوذ والتأثير العنفوي، غاية الأمر ليست هنالك من نسبة للمقارنة بين دائرة تأثير الفريق الأوّل والثاني من حسيث السعة والشمولية.

ولوجود الإمام المثلغ خلف غيوم الغيبه مثل هذا الأثر عن طريق الأشعة الخارقة والشاملة لنفوذ شخصيته في استقطاب القلوب القاصية والدانسية وإعدادها باتجاه السمو والتكامل.

إننا لا نرى بأعيننا قطبي المغناطيس الأرضي، غير أننا نلمس أشرهما على عقارب البوصلات والسفن في البحار والطائرات في السماء وسائر الوسائل والأدوات. ولعل ملايين المسافرين يهتدون ببركات هذه الأمواج المغناطيسية في كافة الأماكن، وكذلك وسائط النقل الصغيرة والكبيرة التي تتخلص بأوامر هذه العقارب الصغيرة من الحيرة والضلال.

فهل من العجيب أن يهدي الإمام و أله في غيبته بأمواج جاذبيته المعنوية أفكار العديد من الأفراد هنا وهناك وينجيهم من الحيرة والضلال؟

لكن لا ينبغي ولا يمكن أن ننسي بأنَّ الأمواج المغناطيسية كما لا تؤثر

على كلّ قطعة حديدية تافهة، بل يقتصر تأثيرها على العقارب الظريفة والحساسة ولها سنخية مع القطب المرسل للأمواج المغناطيسية، كذلك إنّما تتأثر بالإمام القلوب التي لها سنخية وشبه روحي به، وهكذا يتضح ممّا مرّ معنا الأثر الآخر من آثار فلسفة وجود الإمام والخيرة.

### هدف الخليقة

ليس هنالك من عاقل يتقدم دون هدف، وكلّ حركة تتم في ظلّ العقل والعلم تتجه نحو هدف معين. مع هذا الفارق في أنّ الهدف من أعمال الإنسان رفع حاجاته وتملية متطلباته أنّ الهدف من أفعال الله هو الآخرين واشباع حاجاتهم، ذلك لأنّ ذاته غنية من جميع الجهات ومنزهة من كلّ نقص، وعليه فلا معنى لمصلحته في أفعاله.

والآن التفتوا إلى هذا المثال:

نقيم بستاناً مليئاً بالفاكهة والثمار في أرض خصبة، وهنالك العلف الذي ينبت بين الأشجار والورد، وكلما سقينا تلك الأشجار فإنّ العلف يسروي من تلك المياه.

وهنا يكون لدينا هدفان:

الهدف الأصلي سقي الأشجار والورود.

والهدف التبعي سقى العلف.

لاشك أنَّ الهدف التبعي ليس هو الدافع للـعمل، أو مـوجه لحكـمته؛ والمهم الهدف الأصلي الذي ينطوي على الجانب المـنطقي ! ولو افـترضنا الآن جفاف أكثر اشجار البستان وعدم بقاء أكثر من شجرة واحدة، لكـنها الشجرة التي تعطينا الفاكهة والثمار التي لا تـتوقعها مـن آلاف الأشـجار، فممّا لاشك فيه أننا نواصل سقي تلك الشجرة، وكأن مزيداً من العلف أيضاً يستفيد من تلك المياه، ولو جفت تلك الشجرة يـوماً فـإننا سـنتخلى عـن السقى وإن مات كلّ ذلك العلف.

#### ಜುಡ

عالم الخلق كذلك البستان الزاهر والناس أشجاره. ومن سار نحو المال فهو بمثابة الشجرة المثمرة، ومن نزع نحو الانحراف والتسافل كعلف ذلك البستان.

لاشك في أنّ هذه الشمس المشرقة وذرات الهواء وكلّ بركات الأرض والسماء لم تخلق من أجل حفنة من المفسدين الذين يتنازعون فيما بينهم ويأكل قويهم ضعيفهم ولا يـذوق المجتمع سوى ظلمهم وجـورهم وفسادهم. كلا، حقاً هذا ليس الهدف من الخلق!

فقد خلق هذا العالم وجميع النعم ممن وجهة نظر فرد عمايد وعمارف ببعض المفاهيم كمعلم الله وحكمته ماللحالحين والطماهرين، وهكذا ستخرج آخر الأمر من أيدي غاصبيها وتقع بيد أصحابها ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَمَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذَّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبنادِي الصَّالِحُونَ ﴾ أ.

وبستان الخليقة (عالم الوجود الواسع) يواصل عطاءَ من أجــل هــذه الفئة؛ وإن انتفع به العلف كهدف تبعي، إلّا أنّ الهدف الأصلي تلك الفئة.

١. سورة الأنبياء، الآية ١٠٥.

ولو فرض اليوم الذي ينقرض فيه آخر نسل من فئة الصالحين من على الأرض قطعاً ستتوقف مواصله النعم.

آنذاك يربك استقرار الأرض وتمنع السماء بركاتها، وتقتر الأرض على الإنسان منافعها.

يعتبر النبي أو الإمام رمز الثلّة الصالحة ونموذج الإنسان الكامل، أي الفئة التي تمثل الهدف الأصلي للخليقة، ومن هنا فإنّ وجوده بمفرده يوجه هدف الخليقة ومصدر نزول كلّ خير وبركة وهطول أمطار الفيض ورحمة الله، سواء كان ظاهراً وسط الناس أو مخفياً غير معروف.

صحيح أنّ سائر الأفراد الصالحين كلّ منهم هـدف للـخليقة، أو بـعبارة أخرى جزء من الهدف العظيم، إلّا أنّ النموذج التام لهذا الهدف هو هـؤلاء الأفراد القدوة والزعماء الربّانيون، وإن كان دور الآخرين محفوظاً.

ويتضح من هنا ما ورد في بعض العبارات مثل:

قَبِيمته رزق الورى وبجوده تثبت الأرض والسماء».

فهذه ليست من قبيل «المبالغة» و «مجانبة المنطق» أو «الشرك».

وكذلك العبارة الواردة في الحديث القدسي الذي خاطب النبي هلولاك لما خلقت الأفلاك، التي تبيّن حقيقة وليست مبالغة، غاية الأسر أنّه ذروة هدف الخليقة، وسائر الصالحين جزء من هذا الهدف.

### १५०%

ونستنتج من مجموع ما أوردناه في هذا الفصل تحت العناوين الخمسة أنّ أولئك الذين قبعوا في زاوية وظنوا أنّ وجود الإمام في عصر الغيبة هــو وجود شخصي دون ثمرة اجتماعية وحملوا ــكما ذهـبت الشيعة ــعــلى فلسفة هذا الوجود وما عسى أن يكون انتفاع الخلق بزعامته، قد اخــطأوا في حساباتهم وأنّ الأمر ليس كما ظنّوا فآثاره حتّى في هذه الحالة أعــظم من أن تحصى.

ಶುಡ



سبيل انتصار ذلك المصلح العظيم مراتمة تكويترسوي



. .

## هل ينهض الإمام بالسيف

إنّ التفوق في القوة يعد شرطاً مهماً في الانتصار على العدو، ولا تقتصر هذه القوة على الجانب العسكري، بل التفوق من حيث القدرات الروحية والإيمان بالهدف ورصانة الدعائم الاقتصادية والاجتماعية، كلّ هذه من الأمور التي تلعب دوراً أساسياً في تحقيق الغلبة.

وليس هنالك من سبب يكمن في فشل المجتمعات واحباطها واستسلامها للذلة والخنوع سوى عدم سعيها بأتجاه توفير تملك العناصر الضرورية لتحقيق النصر.

### ಜುಡ

وعلى هذا الأساس ترد بمعض الأسمئلة بشأن قميام المصلح العمالمي الكبير ومنها:

١ ـ هل يعتمد زعيم هذه النهضة العالمية الشاملة من الأسلحة التقليدية للعصور السابقة (الأسلحة الحديدية البسيطة) بغية تحقيق العدل العالمي وتحقيق النصر وهزيمة الجبابرة والطواغيت من قبل جند الحق. إن

كان كذلك فكيف يسعد اقناع الآخرين بهذا الأسلوب القتالي، وأنّى لهذا السلام بالصمود مقابل أسلحة العصر المتطورة والفتاكة وبالتالي هزم العدو وتحقيق النصر؟ أم أنّه سيستعين بسلاح أكثر تطوراً من الأسلحة المتوفرة الآن لدى البلدان المتقدمة؟ ما ماهية هذا السلاح وكيف سيخصل هو وأتباعه عليه؟

٢ ـ بغض النظر عمّا سبق فقد جاء في الروايات:

إِنَّه الله الله الله الله الأمر الذي يفيد اعتماده على الأسلحة البسيطة.

وهنا يرد الإشكال السابق؛ كيف يتمكن تنعطيل الأسلحة المنطورة والعودة إلى عصر الأسلحة المتواضعة ؟

هل ستشهد الدنيا المعاصرة حرباً ذرية كمما يـعتقد بـعض العــلماء ــ مدمرة بحيث لا يكون هناك من مجال سوى العودة إلى المــاضي وآنــذاك يظهر ويمارس النهضة ؟

هل يمكن قبول هذا الاحتمال؟

٣\_أيضاً يرد هذا السؤال: هل تزول كل هذه الوسائل الحديثة والمتطورة المعدة لرفاه البشرية وسعادتها بحيث يرجع الإنسان إلى العصور القديمة ؟ أيمكن قبول هذا النمط من التخلف والرجعية ؟

أم بالعكس لا تبقى فقط، بل تتكامل بسرعة بالنحو الذي يجنبها آشار حياة المكننة السلبية ؟ بعبارة أخرى حصول التطور الذي يختزن التكامل والنقاء. للاجابة عن هذه الأسئلة يمكن الاستعانة ببعض المصادر الروائية إلى جانب الأدلة العقلية، لارتباطها بهذين المصدرين.

يصرح العقل بأنّ العودة إلى الوراء ليست ممكنة ولا منطقية، وهذا خلاف سنّة الخلق وأصل تكامل الحياة؛ وعليه ليس هناك من دليل عملى جمود المجتمع وايقاف عجلة تطوره بغية تحقيق الحقّ والعدالة، وأنّ قيام المصلح العالمي الكبير بهدف بسط العدل والحرية في كافّة أنحاء العالم لا يؤدي بأي شكل من الاشكال إلى ركود أو إزالة الحركة الصناعية وما عليها من تطور.

فالتطور الصناعي الراهن لم يتمكن من حلّ أغلب المعضلات التي تواجه الإنسان في حياته فحسب بل كما ذكرنا في الأبحاث السابقة فإنه يشكل أحد دعائم استقرار الحكومة العالمية الواحدة وتقريب المناطق العالمية على صعيد الارتباط والعلاقات الاجتماعية، وهي الأمور التي يتعذر تحقيقها دون التكامل الصناعي، ولكن لا شك في أنّ هذه الحركة والنهضة الصناعية والتكامل التقني ينبغي أن يخضع إلى غربلة لينقى من العوالق السلبية والمضرة ويصب في صالح الإنسان وتحقيق أهداف في العدل والحرية، وهذا ما ستمارسه قطعاً حكومة العدل، هذا بشأن التطور الصناعي والتقني.

وامّا بشأن السلاح فنقول: لابد من الاطاحة بالحكومات الجائرة والمستبدة من أجل استقرار حكومة العدل، وينبغي على الأقبل تبوفير الاسلحة الأفضل للقضاء على تلك الحكومات، السلاح الذي ربّما يصعب علينا اليوم حتّى تصوره. فهل سيكون هذا السلاح من قبيل الأشعة المجهولة التي تفوق الأسلحة المتطورة السائدة الآن وباستطاعتها القضاء عليها جميعاً؟

أم من خلال التأثير النفسي وشل قدراتهم الفكرية بحيث لا يستطيعون المبادرة إلى استخدام الأسلحة الفتاكة؟

أم حصول شيء من قبيل الشعور بالخوف والهلع والرعب الذي يحول دون الاقدام؟

أم هنالك شيء آخر...

لا ندري. ولا يسعنا الإشارة إلى هذا السلاح من الناحية المادية أو النفسية أو سائر النواحي، وكلّ ما يسعنا قوله أنه سيكون السلاح الأقوى، كما نعلم أنّه ليس ذلك السلاح الذي يأتي على الأخضر واليابس فيقضي على هذا وذاك ليقيم صرح العدالة على أساس الظلم.

هذا من حيث التحليل العقلي المراسوي

ജ

### وأمّا من حيث المصادر الروائية:

فقد وردت بعض العبارات في مصادر الروايات تنتضمن اجابات واضحة عن الأسئلة المذكورة ومنها:

١ ـ روي عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه قال:

«إِنَّ قَائَمَنَا إِذَا قَامَ أَشْرِقَتَ الأَرْضَ بِنُورِ رَبِّهَا وَاسْتَغْنَى الْعِبَادِ عَنْ ضُوءَ الشّمس» <sup>١</sup>.

١. بحار الأنوار ، ج ١٣، ص ١٧٦ الطبعة القديمة.

ويفهم من هذه العبارة أنّ قضية الضوء والطاقة ستحل بحيث يستفاد في الليل والنهار من أعظم ضوء يسعه أن يحل محل ضياء الشمس.

وهل ينبغي أن نصبغ هذا الموضوع بصبغة الاعجاز، في حين ينبغي أن تدور مشاريع الحياة اليـومية ـوبـصورة مسـتمرة ـحـول مـحور السـنن الطبيعية لا الاعجاز؛ فالإعجاز أمر استثنائي عند بعض الموارد الضرورية وفي اطار اثبات حقانية دعوى النبوة أو الإمامة.

على كلّ حال فإنّ الحياة العادية للناس لم تجر على أساس الإعجاز في عصر أي نبي. وعليه فإن تكامل العلم والصناعة سيبلغ مرحلة تمكن الناس بقيادة ذلك الزعيم من اكتشاف بعض مصادر الطاقة التي تغنيهم عن أشعة الشمس.

فهل سيكون السلاح اللازم لتحقيق العدل والسلام والحرية من أسلحة القرون الماضية، وهل هناك من تناسب بين الأمرين؟

### ಶುಡ

٢ ـ ورد في رواية أخرى عن أبي بصير عن الإمام الصادق الله قال: «إنّه إذا تناهت الأمور إلى صاحب هذا الأمر رفع الله تبارك وتعالى له كلّ منخفض من الأرض، وخفض له كلّ مرتفع حتى تكون الدنيا عنده بمنزلة راحته، فايّكم لو كانت في راحته شعرة لم يبصرها» \(^1\).

تنصب اليوم بعض المرسلات على الجبال لتساعد في نقل الصور إلى

١. بحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ٣٢٨.

مختلف نقاط العالم، كما استفيد من الاقهمار الصناعية في تعطية عددة مناطق بهذه الصور، حتى يتمكن كلّ من كان لديم جهاز استقبال من التقاطها.

إلا أنّ عكس هذا الموضوع لا يبدو عملياً على الأقل في الوقت الحاضر، أي يمكن نقل الصور من نقطة إلى مختلف نقاط العالم، بينما لا يمكن نقلها من مختلف النقاط إلى نقطة معينة، إلا أن تكون هناك مرسلة في كلّ بيت ومنطقة وصحراء وجبل وكلّ بقعة من بقاع العالم ليمكن الوقوف على كلّ ما في العالم، وهذا الأمر لا يبدو ممكناً بالوسائل الموجودة اليوم.

أمّا الذي يفهم من الحديث المذكور أنَّ عطر المهدي الله سيشهد وجود نظام دقيق ومجهز يتولى نقل الصون ولعلم بسعب علينا اليوم تـصوره، بحيث يصبح العالم بأسره كراحة اليد دون ظهور المرتفعات والمنخفضات التي تحجب رؤية ما على الأرض.

طبعاً لا يمكن انبثاق الحكومة العالمية الواحدة التي تبسط العدل والقسط والأمن والسلام في كافّة أرجاء العالم دون أن تسمتلك مشل هذه الأنظمة الاستخبارية المتطورة.

وتؤكد مرّة أخرى بأنّ هذه الأمور ذات الصلة بالحياة اليومية للـناس، من المستبعد أن تتم على أساس الاعـجاز، بـل عـلى ضـوء الأسـباب الاعتيادية وتطور العلم والصناعة.

كما يتضح أنَّ هذه الأنظمة المتطورة لا يـنبغي أن تكـون فـي مـجتمع

متخلف، بل لابد أن يكون هنالك من تناسب بين سائر مرافق الحياة وهذا الأمر من حيث التطور والازدهار، بما في ذلك السلاح والآلة العسكرية.

### ٣\_عن الامام الباقر علا قال:

«ذخر لصاحبكم الصعب! قلت: وما الصعب؟ قال: ماكان من سحاب فيه رعد وصاعقة أو برق، فصاحبكم يركبه، أما أنّه سيركب السحاب ويرقئ في الأسباب؛ أسباب السموات السبع والأرضين» <sup>١</sup>.

طبعا ليس المراد من السحاب هذا السحاب العادي، لأنّ السحب ليست من الوسائل التي يمكن السفر بوالسطتها إلى الفضاء، فالسحب تتحرك في جو قريب من الأرض ولا تبعد مسافة تذكر عنها ولا يمكنها الارتفاع كثيراً عن الأرض، بل هي إشارة إلى وسيلة غاية في السرعة بحيث تبدو في السماء بصورة كتلة مضغوطة من السحب لها صوت كالرعد وقدرة وشدة كالصاعقة والبرق، تشق السماء حين الحركة بقوتها الفائقة وتستطيع أن تبلغ أيّة نقطة في السماء.

وعليه فهي وسيلة تفوق الحداثة لا يموجد ما يشبهها في الوسائل الموجودة، ولعلّها أكثر شبها بالصحون الطائره والوسائل الفضائيه ذات السرعة المذهلة التي نسمع عنها اليوم الكثير من القصص ولا نعرف عملى وجه الدقّة مدى علميتها وواقعيتها، مع ذلك فهى ليست صحون طائرة.

١. بحار الأنوار، ج ١٢، ص ١٨٢.

على كلّ حال يمكن أن نفهم من الرواية المذكورة أن ليس هـنالك مـن تخلف صناعي، بل بالعكس هنالك التطور والازدهار والذي يـعني تـطور وتكامل سائر المجالات.

#### ജയ

٤ ـ الرواية الواردة عن جابر عن الإمام الباقر ﷺ قال:

«إنّما سمّي المهدي لأنّه يهدي إلى أمر خفي، حتّى أنّه يبعث إلى رجل لا يعلم الناس له ذنباً فيقتله حتّى أنّ أحدهم يتكلّم في بيته فيخاف أن يشهد عليه الجدار» (

فهذه الرواية تدلّ على أنّ عصره وإن شهد حرية واستقرار الصالحين، إلّا أنّ العصاة الأشرار يشعرون بأنّهم خاضعون لسيطرة دقيقة بحيث يمكن التعرف على أمواجهم الصوتية من خلال بعض الوسائل المنتطورة وهم داخل بيوتهم وبالتالي يمكن معرفة الكلام الذي أوردوه عند الضرورة اللازمة لذلك.

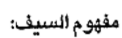
ولعل هذا الكلام لا يعني قبل أكثر من مئة سنة سوى الاعجاز. بينما لا نراه اليوم كذلك ونحن نرى كيف تتم السيطرة في أغلب البلدان على حركة السيارات بأجهزة الرادار من الطرق البعيدة ودون حضور الشرطة، أو ما نسمعه من أنّ العلماء تمكنوا من خلال بعض الأمواج على الصفائح في المتاحف المصرية من أحياء أصوات أولئك الذين صنعوها قبل ألفي سنة،

١. پحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ٣٩٠.

أو نسمع بوجود أجهزة تستطيع ببعض الأمواج الحرارية (الأمــواج تــحت الأشعة الحمراء) أن تلتقط الصور لتتعرف على السارق أو القاتل الذي ترك المكان تواً وغادره.

وهكذا تتضح إجابات الأسئلة المذكورة ممّا ذكرناه سابقاً. حيث قضية التخلف الصناعي ليست غير واردة في عـصر المـهدي الله فـحسب، بـل هنالك تطور وإزدهار خارق للصناعة والتكنولوجيا لا يـصب سـوى فـي ضمان مِصالح الإنسان وتحقيق أهدافه في الحرية والعدل والسلام.

#### ಜುಡ



لم يبق سوى هذا السؤال؛ ترى ما المراد بكل هذه العبارات التي تحدثت عن قيام المهدي الله بالسيف؟ حتى في الأدعية التي تلهمنا دروس الاستعداد لخوض غمار هذا الجهاد فاننا نقول: «شاهراً ميفه، فنسأل الله أن يوفقنا للالتحاق بصفوف المجاهدين وشهر السيف من أجل نصرة الحق.

الواقع هو أنَّ والسيف، كان ومازال يرمز إلى القوة والقدرة العسكرية على غرار والقلم، الذي يرمز إلى العلم والثقافة.

وممّا لا شك فيه أنّه كانت هنالك بعض الأسلحة التي تـختلفِ عـن السيف في الحروب السابقة من قبيل القوس والحربة والسهم والخنجر، إلا أنّ الغالب في الألفاظ هو السيف فيقال: ليس لك عندي سوى السيف إن لم تسلّم لهذا الأمر، أو ما تعارف سابقاً مـن أنّ شـؤون البـلاد تـدار بـالبسيف

والقلم، وكلّ ذلك من قبيل الرمز إلى القوة والشقافة والعلم. ولدينا اليـوم العديد من الأمثال التي تضرب بهذا الخصوص من قبيل:

سلُّ فلان سيفه، أي أظهر قدرته علانية.

سيحكم السيف بيننا وبينكم، اشارة إلى عدم وجود حلَّ سوى السيف والقتال.

ولن أغمد سيفي حتّى أحقق هدفي، أي سأواصل الممركة حتّى الرمق الأخير.

إن فلاناً له سيف ذو حدين، يعني يحارب من جانبين.

وتشير كلّ هذه التعبيرات على سبيل الكناية إلى القوة والمواجهة، كـما ورد ذلك في بعض الروايات الإسلامية مثل:

«الجنّة تحت ظلال السيوف»

«السيوف مقاليد الَجِنَّةَ».

وكلّها ترمز إلى الجهاد والتضحية واستعمال القوة، ومثل هذه التعبيرات الرمزية بالسيف والقلم كثيرة في مختلف اللغات. ومن هنا يتضح أنّ المراد من قيام المهدي الله بالسيف هو استعانته بالقوة؛ حتّى لا ينظن بأن نهضة هذا المصلح الرباني تقتصر على الوعظ وإسداء النصح والإرشادات في الميادين الاجتماعية. بل هو زعيم ينطلق في نهضته من محورين؛ يتمثل الأوّل في المنطق وحيث لا يجدي نفعاً سيّما تجاه الجبابرة والطواغيت، فإنّه يلجأ إلى السيف، أي يستعين بالقوة في مواجهة الظلمة، والواقع ليس هنالك من سبيل لممارسة الإصلاح والقضاء على الفساد سوى ذلك، هالئاس لا يقيمهم إلّا السيف؛

وبعبارة أخرى أنَّ وظيفته لا تـقتصر عـلى إرائـة الطـريق، بـل مـهمته الأعمق ـإضافة لما تقدَّم ـإجراء القـوانـين الشـرعية وتـطبيق الأحكـام الدينية وبلوغ السمو والكمال.

#### 8003

ويبدو أنَّ نقطة قد اتضحت ممّا ذكر وهي: خلافاً لما يظنه بعض ضيقي الأفق من أنَّ قيامه يستند دون مقدمة إلى السلاح، وعلى ضوء تملك الخرافة فإنّه يسفك الدماء حتّى تبلغ ركابه، فإنّه سيبدأ المواجهة بادئ الأمر من خلال الحوار الفكري وفي كمافة الأصعدة، أي على ضوء الاصطلاح الديني يتمّ الحجّة على الخصوم بحيث يستجيب له كملّ من إمتلك بعض الاستعداد لقبول الحقّ، فلا يبقى سوى من لا تجدي معه الأساليب الأخرى نفعاً غير القوة.

فالذي نستفيده من القرائن القائمة على هذا الموضوع \_ بغض النظر عن دليله \_ أنّ أسلوبه وسيرته هي سيرة رسول الله تَلَيَّلُهُ؛ فقد مارس الدعوة السرية في مكّة لثلاث عشرة سنة وقد إلتف حوله أولئك الذين يسمعون منطق الحقّ، بينما هب لمواجهته أولئك الجفاة الذين يشكلون الأكثرية الساذجة، فاضطر للهجرة إلى المدينة وأرسى دعائم الحكومة الإسلامية واستعد لمواجهة الأعداء وشق طريقه نحو دعوة عامة الناس.

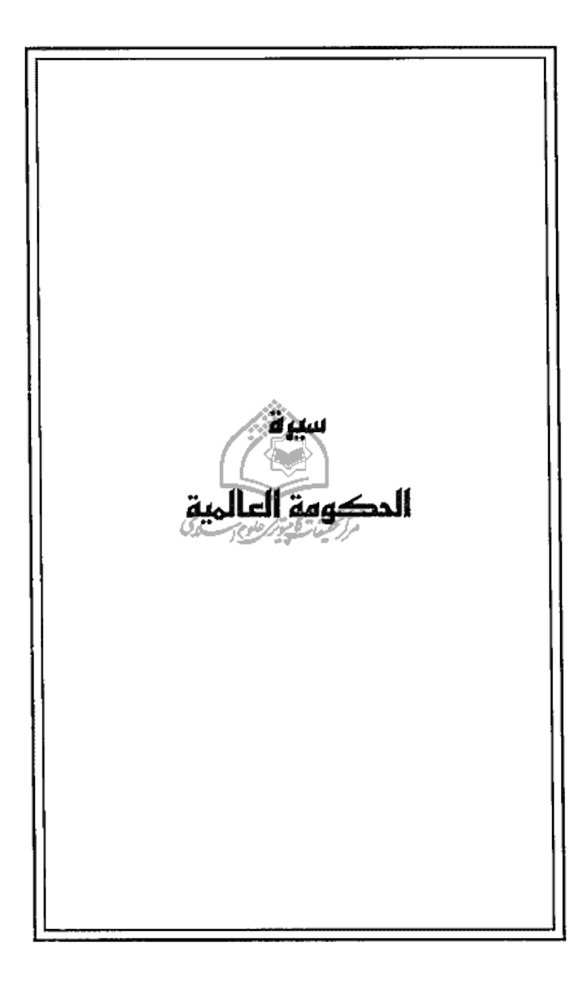
ورغم الدعايات المغرضة التي تثار ضد الدعوة الإسلامية من أنّها دعوة السيف، إلّا أنّ أفضل سند لدينا اليوم والذي لا يسمهم اخفاء، أو إزالته هو القرآن الكريم. ولوكان الإسلام دين العنف والقوة لما غص القرآن بكل تلك الأدلة والبراهين لإثبات الحقائق، ولا سيما في موضوعي معرفة الله والمعاد اللذين يشكلان أهم المحاور الأساسية للإسلام، ولما طالب أصحاب الفكر والعقل والمنطق بإصدار الأحكام، ولما تحدث بهذه الطريقة عن العلم والمعرفة، فالنظام الذي يتصف بالعنف لا يعرف من معنى للدليل والبرهان.

#### ಜುಡ

والإسلام حـتى حـين يـلجاً إلى القنوة ليكشـف عـن مـوقفه بـالأدلّة والبراهين مشيراً إلى عدم امكالية التغاضي عن تلك القوة.

على كلّ حال فهو يسير بسيرة النبي الأكرم لَلَيْلِيَّ، إضافة إلى رقسي المستوى الفكري للناس في عصره وتأكد ضرورة اعتماد المنطق، عملى غرار ضرورة اعتماد القوة تجاه الطغاة.

طبعاً ستكون بعض جوانب هذه الثورة دموية حيث تهدف إلى إراقة تلك الدماء الملوثة، وهل هنالك من سبيل للاصلاحات الجذرية في المجتمعات الفاسدة سوى ذلك، إلا أن هذا لا يعني أنه يسفك الدماء عبثاً، فهو بالضبط كالطبيب الحاذق في استصاصه للدماء الملوثة من بدن مريضه!





### العصور الثلاثة

هنالك ثلاثة عصور بشأن النهضة التاريخية الكبري للمهدي. هي:

١ ـ عصر الاستعداد والانتظار وعلامات الظهور.

٢ ـ عصر النهضة ومواجهة الطلم والفساد.

٣ ـ عصر الحِقّ والعِدل.

تحدثنا بإسهاب عن العصر الأوّل والثاني، وننخوض هنا في العصر الثالث الذي يمثل نتيجة ومحصله تلك النهضة الشاملة، فلم تسلط الأضواء على هذا الموضوع كما ينبغي رغم أهميته.

على كلّ حال يتوقع انبثاق عالم خالٍ من التمييز العنصري والتفاوت الطبقي وسائر أصناف الفرقة والتشتت ونشوب الحروب وسفك الدماء والاعستداء واللهجة الاستعمارية الغاشمة وانين الشرائح المعدمة والمحرومة.

وياله من عالم رائع يبعث على الراحة والنشاط. وبمالطبع كما يسمهل نظرياً تصوير مثل هذا العالم في الخيال، فإنّه شائكٌ ومعقدٌ من النماحية العملية، ولكن على كلّ حال فلابد للبشرية من سلوك هذا الطريق وإلّا ليس

هنالك سوى الفساد والانحراف.

وقد تضمنت الروايات بعض الإنسارات إلى الخطوط العامة لذلك المجتمع، وأنّها حقّاً لعبارات حية ورائعة بالرغم من كونها وردت قبل ثلاثة عشر قرناً.

ونشير هنا إلى بعضها:

# تطور العلوم في عصر المهدي الميلان:

ليس هنالك من نهضة دون طفرة فكرية وثقافية أصيلة تنشد الرقعي والكمال؛ وعليد فالخطوة الأولى لتحقيق هذا الهدف تكمن في الطلاقة النهضة الثقافية التي تسوق الأفكار إلى الحركة باتجاهين:

الأوّل: في مجال العلوم التي تجتاجها المجتمعات الحرة والصحية (هذا من حيث النظره المادية).

والثاني: على صعيد الوقوف عملى ممبادئ الحمياة الإنسمانية المفعمة بالإيمان (النظرة المعنوية).

جاء في حديث للإمام الصادق الله أنَّه قال:

«العلم سبعة وعشرون حرفاً فجميع ما جاءت به الرسل حرفان، فلم يعرف الناس حتى اليوم غير الحرفين، فإذا قام قائمنا أخرج الخمسة والعشرين حرفاً، فبثها في الناس وضم إليها الحرفين، حتى يبثها سبعة وعشرين حرفاً» \.

١. بحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ٢٣٦.

فالحديث يشير إلى الطفرة الثقافية والعلمية التي يشهدها عصر النهضة للإمام المهدي للبلخ والذي يعادل ١٢ ضعفاً بالنسبة للعلوم والمعارف التي كانت سائدة في عصور الأنبياء جميعاً، حيث تفتح بسوجه البشرية كافة أبواب العلوم البناءة والنافعة، فيجتاز الإنسان بمدة قصيرة اثني عشر ضعفاً ما بلغته البشرية خلال آلاف السنين؛ وهل هنالك طفرة أعمق وأرفع مسن هذه.

كما ورد حديث آخر عن الإمام الباقر الله يكمل سابقه حيث قال: «إذا قام قائمنا وضع يده على رؤوس العباد، فجمع بها عقولهم وكملت بها أحلامهم» ١.

وهكذا تنطلق العقول باتجاه الكمال في ظلل إرشادات وتسوجيهات المهدي عليه وعنايته ولطفه، وتنضج الرؤى والأفكان وتزول كافة الرؤى الضيقة والأفكار الضحلة التي تعد مصدر جميع التنضاد والتزاحم والنزاعات الاجتماعية العنيفة.

فالأفراد يتمتعون آنذاك بسعة الأفق والأفكار الحرة والصدور الرحبة والهمة العالية والنظرة الثاقبة فيتمكنون من حل أغلب المصاعب الاجتماعية بروحهم السامية ويبنون العالم المليئ بالأمن والسلام.

والحقّ أنّ كلّ اصلاح اجتماعي إنّما يعتمد على هذا الانقلاب الفكــري والروحي.

ಬಂಡ

١. يحار الأنوار ، ج ٥٢، ص ٣٢٨.

# التطور الصناعي المذهل في عصر المهدي التلا:

تشير الأحاديث التي أوردناها بتسلسل ١و٢و٣و٤ في مبحث «سبيل الانتصار» أنّ هذه الطفرة العلمية والصناعية ستكون شاملة واسعة.

وستكون وسائل جمع المعلومات غاية في التطور بحيث تصبح الدنسيا كراحة اليد في وضوحها فتكون هنالك سيطرة تامة عملى أوضاع العمالم دون ضياع الوقت في معالجة المشاكل؛ بحيث يمقضي عملى بمؤر الفسماد (المتعمدة وغير المتعمدة) في مهدها <sup>١</sup>.

كما تحل قضية الضوء والطاقة بحيث لم تعد هناك من حاجة إلى الطاقة الشمسية التي تنبثق منها أنواع الطاقة سوى الطاقة الذرية.

ولعلّ ذلك سيكون في ظللٌ نظام ذري مستكامل للطاقة خال من الاشعاعات الحالية الضارة التي تحول دون الاستفادة من هذه الطاقة ٢. كما سيشهد تطور وسائط النقل التي تأبى المقارنة بالوسائل السائدة اليوم، والتي لا تقتصر على الحركة بأقصر مدّة على سطح الكرة الأرضية، بل تقوم برحلاتها الفضائية في فترة قياسية ٢.

وهمذا ما يمتهد السبيل أمام تملك الحكومة لتحقيق مشاريعها الإصلاحية.

وورد في حديث آخر عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه قال:

«إِنَّ قائمنا إذا قام مدَّ الله بشيعتنا في أسماعهم وأبصارهم، حتى لا

١. فراجع الفصل السابق الحديث التاني،

٢. الحديث الأوّل من الفصل السابق.

٣. الحديث الثالث من الفصل السابق.

یکون بینهم وبین القائم برید، یکلمهم فیسمعون وینظرون إلیه وهو فی مکانه» ۱.

أي يتمتع كافة الناس بوسائل نقل «الصوت» و«الصورة» بشكل بسيط وسهل، بحيث لم تعد هنالك من حاجة إلى وجود دائرة باسم البريد في حكومته ودولته، كما تحل أغلب القضايا دون الحاجة إلى الأوراق كما هي سائدة اليوم والتي تتطلب عدداً من الأفراد الذيبن يمارسون مهامهم ويستغرقون مدة طويلة بغية كشف الحق والواقع فهنالك أجهزة الشهود والحضور التي تدير شؤون المجتمع، ويا لها من أجهزة تشيع أجواء الهدوء والاستقار والاستفادة من عامل الوقت.

كما وردعن الإمام الصادق على أنَّه قال:

«إِنَّ المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق سيرى أضاه الذي في المغرب؛ وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي بالمشرق» ٢.

فالارتباط قائم بين الجميع ولا يقتصر على مستوى الحكومة، ومسن شأن الارتباطات الظاهرية والبدنية ترسيخ الوشائج المعنوية بحيث يصبح العالم بمثابة البيت وناسه أسرة واحدة.

وهكذا سيكون العلم والمعرفة والصناعة وسيلة لتحسين أوضاع العالم وتعميق أُسس الأخوة، لا التفرقة والهدم كما هي عليه اليوم.

8008

د روضة الكافي (حسب نقل منتخب الأثر ، ص ٤٨٣).
 ٢. منتخب الأثر ، ص ٤٨٣.

### التطور الاقتصادي والعدل الاجتماعي:

تتمتع الأرض التي نعيش عليها بإمكانات ضخمة تسعنا وسائر الأجيال القادمة وما لا يحصى من السكان البشري، إلا أنّ عدم الاطلاع الكافي على المصادر المتوفرة بالفعل ومصادر الطاقة بالقوة، من جانب، وعدم وجود النظام الصحيح لتوزيع الثروات، من جانب آخر، أدّى إلى بروز مختلف الأزمات والحاجات؛ إلى درجة أنّ عصرنا يشهد يومياً موت العديد من المحرومين جوعاً.

فالنظام الذي يحكم الاقتصاد العالمي الراهن نظام استعماري وإلى جانبه نظام حربي ظالم يستهدف القضاء على الطاقات الفكرية والبشرية التي ينبغي استغلالها في البحث عن المصادر والمنابع الضرورية لتحسين حياة الإنسان والنهوض بمستواه المعاشي.

والواقع ما أن يمنهار همذا النظام حمثى تمتكاتف الجمهود لاستخراج المصادر الضرورية والتي تعتمد الوسائل العملمية الممتطورة لتمحقق تملك الانجازات العملاقة التي تسهم في انعاش الاقتصاد العالمي.

ولذلك نرى بمعض الإشارات إلى هذه السعة الاقتصادية المتعلقة بحكومة المصلح العظيم في بعض الروايات الإسلامية ومنها:

«إنّه يبلغ سلطانه المشرق والمغرب؛ وتظهر له الكنوز؛ ولا يبقى في الأرض خراب إلّا يعمره» <sup>١</sup>.

والحقّ، لابعدّ أن يكمون الأمر كمذلك، ذلك لأن خراب الأرض ليس

إسعاف الراغبين، الباب الثاني، ص ١٤٠ و ١٤١.

بسبب قلة الطاقة البشرية ولا الازمة المالية، بل وليد خراب الإنسان وهدر الطاقات الإنسانية وعدم الشعور بالمسؤولية، فإن غيبت هذه الأمور في ظلّ النظام الاجتماعي الصحيح، فإنّ العمارة ستكون قطعية، سيّما أنها تستند إلى طاقات خارقة جديدة.

وجاء عن الإمام الصادق الله أنَّه قال:

«إذا قام القائم حكم بالعدل

وارتفع في أيّامه الجور

وأمنت به السبل

وإخرجت الأرض بركاتها

وردكلُ حقَّ إلى أهله...

وحكم بين الناس بحكم داود على وحكم محمد عليا

. فحينئذٍ تظهر الأرض كُنُوزُها

وتبدي بركاتها

ولا يجد الرجل منكم يومثن موضعاً لصدقته ولا لبره لشمول الغنى - جميع المؤمنين...» \.

ويفيد التركيز على ظهور بركات الأرض واستخراج الكنوز ازدهار القطاع الزراعي حتى يبلغ ذروته، إلى جانب اكتشاف المصادر الجوفية والاستفادة منها.

وسيرتفع الدخل السنوي للأفراد بحيث لا يبقى في المجتمع فقير، والكلِّ

١. بحار الأنوار، ج ٥٢، ٣٣٩.

يعيش حالة الاكتفاء وعدم الحاجة.

وممًا لا شك فيه أنّ اجراء مبادئ العدل والقسط واستقطاب الطاقات البشرية واستغلالها بالشكل الصحيح يفرز تلك النتائج الاسجابية؛ وذلك لأن الجوع والفقر والفاقة ليست من افرازات الأزمة والقلّة، بل همي نتيجة مباشرة وغير مباشرة للمظالم والسمييز وانعدام العدالة وهدر الطاقات وتضييع الثروات.

وورد في حديث آخر في مصادر العامة عن أبي سعيد الخــدري. قــال رسول الله ﷺ:

«أبشركم بالمهدي يملأ الأرض قسطاً كما ملئت جوراً وظلماً، يرضى عنه سكان السماء والأرض، يقسم الماء صحاحاً؛ فقال رجل: ما معنى صحاحاً، قال بالسوية بين الناس؛ ويملأ قلوب أمّة محمّد ﷺ غنى؛ ويسعهم عدله، حتى يأمر منادياً ينادي ويقول من له بالمال حاجة فليقم فما يقوم من الناس إلا رجل واحد، ثمّ يأمر له بالمال فيأخذه ثمّ يندم ويرده أ.

ولابدٌ من الالتفات إلى بعض الأمور في تفسير هذا الحديث.

۱ - المراد من رضى سكان السماء عن حكومته ربّما يكون إشارة إلى ملائكة السماء وملائكة الله المقربين، أو إشارة إلى سعة حكومته إلى سائر الكرات المأهولة وافتتاح طرق السموات والرحلات الفضائية إلى نقاط العالم النائية.

١. نور الأبصار في مناقب آل بيت النبي المختار ، ص ١٥٦ و ١٥٧ طبعة مصر.

Y \_ المراد من التقسيم العادل للثروة بالسوية \_ بالاستناد إلى علمنا بأن الإمام المهدي الله حافظ ومروّج لأحكام الإسلام التي تقر بضرورة العطاء الأكثر بالنسبة للجهود الأكثر والكفاءات الأعمق \_ إمّا إشارة إلى أموال بيت المال والأموال العامّة بصورة كلية التي يتساوى فيها الجميع في الحكومة الإسلامية \_ كما ورد ذلك في سيرة النبي عَيَّالَة وعلى الله على العكس ممّا ورد في سيرة أغلب الخلفاء كعثمان الذي اعتمد صنوف التمييز \_ أو إشارة إلى التسوية في العطاء في ظل الظروف المتساوية، بالعكس ممّا عليه الوضع الآن حيث يتقاضى عامل مثلاً في منطقة من العالم عشرة دولارات مقابل الساعة من العمل، بينما لا يتقاضى عامل أخرى وفي ظلّ ذات الظروف دولاراً واحداً إزاء عمل عشر ساعات، وهذا قمة الظلم والاجحاف.

ساعات، وهدا عمة الظلم والاجحاف، وحدد عدم النقطة الأخرى التي نستفيدها من الحديث السذكور هي عدم وجود حتى فرد واحد معدم ومحتاج في ذلك العصر، بدليل أن ذلك الفرد الذي يقوم لم يكن غنياً على صعيد الروح ويشعر بالحرص والطمع، وإلا لم يكن محتاجاً من الناحية المادية، والمهم أن ذلك الزعيم يملأ القلوب بالغنى المعنوي والنفسي ويستأصل منها جذور الحرص المقيتة؛ ذلك بالعنى يعد المصدر الرئيسي لتلك الجهود الجبارة التي يبذلها اللاهثون وراء الثروة والذين لا يكفون عن طلب المزيد، وكأنهم مصابون بمرض الاستسقاء الذي لا يجعلهم يرتوون من الماء مهما نهلوا منه، ولعل العامل الآخر الذي يقف وراء جمع الثروة هو عدم الوثوق بالمستقبل، وهو الأمر الذي يزول بالمرة في ظل عدالته الاجتماعية، فلا يرى شخص في

نفسه من حاجة لجمع الثروة، ذلك لأن يومه وغده مضمون.

كما ورد في حديث آخر عن النبي الأكرم ﷺ أنَّه قال:

«.. حتى تماذً الأرض جوراً فلا يقدر أحد أن يقول: الله! ثمّ يبعث الله
عزّوجل رجلاً مني ومن عترتي فيماذ الأرض عدلاً كما ملاها من كان
قبله جوراً وتخرج له الأرض أفلاذ كبدها ويحثو المال حثواً ولا يعده
عداً» \(^\).

«أفلاذ»: جمع (فلذ) بمعنى القطعة. ويقال للأشياء النفيسة، أفلاذ الكبد، وهي هنا إشارة إلى المصادر الثمينة والقيمة تحت الأرض.

كما يحتمل أن تكون إشارة إلى أن الإنسان سيظفر بالنواة المذابة داخل جوف الأرض وهي عبارة عن قطعة نار وحرارة يسمكن أن يستفيد سنها كمصدر مهم للطاقة، كما يمكن أن يستخرج منها مصادر حيوية أخرى من فلزاتها ومعادنها.

وهكذا السُمو الأخلاقي وضمان الحاجات المستقبلية واتساع مصادر الدخل، والخلاصة، إنَّ جمع الغنى الروحي والمادي سيؤدي إلى عدم الحاجة إلى عدَّ الأموال، فلكلَّ محتاج أن يقصد بيت المال ويسحب ما يشاء دون عناء.

كلَّ هذا من جهة ومن جهة أخرى:

فإنَّ هنالك بعض الأخبار التي تشير إلى تمتع عصره بحركة عمرانية من قبيل بناء المدن وشق الطرق وبناء المساجد المتواضعة البعيدة عن التكلَّف

١. أمالي الشيخ (طبق نقل منتخب الأثر ، ص ١٦٨).

الظاهري، إلى جانب هَدْم المباني التي تسبب بعض الحرج للـناس. ومـن ذلك:

١ ـ قال الإمام الصادق للله:

«ويبنى في ظهر الكوفة مسجداً له ألف باب ويتصل ببيوت الكوفة بنهر كربلاء وبالحيرة» <sup>١</sup>.

ونعلم أنّ المسافة بين هاتين المدينتين تبلغ أكثر من ٧٠كيلومتراً. ٢ ـقال الإمام الباقر المالي :

«إذا قام القائم...

تكسون المسساجد كسلها جسماء لانسسرف لهسا كسما كسان على عهد رسول الله تَقَالِيُهُ

ويوسع الطريق الأعظم فيصير ستين ذراعأ

ويهدم كلّ مسجد على الطريق والراسي و الله الطريق والمراسي و الله الطريق

وكل جناح وكنيف وميزاب إلى الطريق» ٢.

٣ــوورد في حديث طويل عن الصادق ﷺ أنَّه قال:

«... وليصيّرنَ الكوفة أربعة وخمسين ميلاً وليجاورن قصورهاكربلاء، وليصيرن الله كربلاء معقلاً ومقامأً» ".

٤ ـ وكـــثيرة هــي الروايــات الواردة بشأن تــقدم الزراعــة ومــضاعفة
 المنتجات الزراعية ووفرة المياه والعمران في كافة المجالات ٤.

١. بحار الأنوار ، ج ٥٢ ، ص ٢٣٠.

٢. المصدر السابق، ص ٢٣٢.

٣. المصدر السابق، بع ٥٣، ص ١٢.

٤. منتخب الأثر، ص ٤٧٢ و٤٧٣ و٤٧٤.

# التقدم القضائي:

إنَّ الوقوف بوجه الظلم والفساد يتطلب من جانب، ترسيخ دعائم الإيمان والأخلاق، ومن جانب آخر، وجود نظام قنضائي مقتدر يتحلى باليقظة التامة والاحاطة الشاملة.

قطعاً يزود التطور الصناعي الإنسان بوسائل وأجهزة يمكن بواسطتها -عند الضرورة السيطرة على كافّة الأفراد ورصد المشبوهين فهم الذين تُشمُّ منهم رائحة الفساد والانحراف، والتقاط الصور لما يخلفه المجرمون من آثار في مواقع ارتكاب الجريمة، وتسجيل أصواتهم والتعرف عليهم من خلالها. حقاً أن تمتع الحكومة الصالحة بهذه الإمكانات يمنحها الحصانة ضد الفساد والظلم وإحقاق الحقوق وإيصالها إلى أصحابها.

لا شك في أنّ البرامج الأخلاقية إلى جانب الوسائل الغاية في التطور ستأخذ مجراها في عصر ذلك المصلح العظيم بحيث تسير أغلبية المجتمع بالاتجاه الإنساني الصحيح المفعم بالعدل والسلام.

ولكن طالما خلق الإنسان حراً، وليس هنالك ما يجبره على أفعاله فسوف يكون هنالك، شئنا أم أبينا، بعض الأفراد \_ وإن كانوا أقلية \_ وسط ذلك المجتمع الصالح الذين يسيئون الحرية ويستغلونها بغية تحقيق اطماعهم وأهدافهم وعليه، فلابد من وجود جهاز قضائي فعال ومقتدر ينتصف للمظلوم من الظالم.

ويتضح من خلال تأمل الجرائم والجنايات والمفاسد الاجتماعية وطرق معالجتها، أنّه:

أَوْلاً: أنَّ بسط العدالة الاجتماعية والتوزيع العادل للثروات سيستأصل

جذور أغلب المفاسد الاجتماعية التي تنبئق من التنازع عملى الأموال والثروات واستغلال الطبقات الضعيفة والتنزييف والخداع وأنواع الغش والكذب والخيانة وارتكاب الجريمة من أجل الحسول عملى الدخل الأكثر؛ ولعل تنامي حدة الفساد والظلم في كلّ مجتمع إنما تستوقف عملى تلك الأمور ومدى انتشارها.

ثانياً: للتعليم والتربية الصحيحة عظيم الأثر في مكافحة الفساد في والانحراف الاجتماعي والأخلاقي؛ وأحد علل اتساع رقعة الفساد في المجتمعات المعاصرة إنّما يتمثل في عدم الاستفادة الصحيحة من التعليم؛ بل عادة ما يوظف في خدمة المشاريع الاستعمارية الفاسدة، والانهماك ليل نهار في عرض الأفلام المبتذلة والقصص المضلة وإشاعة الأخبار الكاذبة التي تضمن مصالح الاستعماد العالمي،

طبعاً لبعض هذه الأمور جذور اقتصادية كما تهدف إلى تخدير العـقول واستنزاف القوى الفاعلة والواعية في كلّ مجتمع لضمان مصالح الاستعمار الاقتصادي.

وبالطبع إن تغيّرت هذه الأوضاع فإنّ جانباً كبيراً من الفساد الاجتماعي سيزول خلال مدة قصيرة، ولا يتمّ ذلك إلّا من قبل حكومة عالمية صالحة تنشد تحقيق مصالح البشرية جمعاء ـلا مصالح المستغلين ـوبناء عالم معمور وحر مملوء بالعدل والسلام.

ثالثاً: أنَّ وجود جهاز قضائي يقظ وفاعل ووسائل مراقبة دقيقة بحيث لا يفلت مجرم من سيطرته ولا يستطيع انتهاك عدالته، هـ و العـنصر الآخــر الذي يحد من انتشار الفساد وانتهاك حرمة القانون. فلو اتصلت هذه الأبعاد الثلاثة مع بمعضها، لكمانت أبمعادها التأثيرية كثيرة للغاية.

### ಜುಡ

يستفاد من الأحاديث المرتبطة بعصر حكومة المهدي الله أنّه يستعين بهذه العناصر الوقائيد الثلاثة في نهضته، حتى وردت بشأن دولت تلك العبارة والتي أصبحت مثلاً يضربه الناس، في أنّ عصره سيشهد عيش الذئب إلى جانب الشاة.

قطعاً ليس هنالك من تغيير في ماهية الذئاب ولا داع أصلاً لذلك، كما لا تفارق الشاة حالتها الطبيعية؛ وهذا إشارة إلى بسط العدل فسي العالم وتنغيير أسلوب الأفراد الفئاب فسي صنفاتهم والذين يتواطأون مع الحكومات الجبارة في إمتصاص دماء الطبقات الضعيفة فسي المجتمع البشري.

فإمّا أن تتغير روحيات هؤلاء بصورة تامة في ظلّ النظام الجديد، ذلك لأنّ الذئبية ليست من طبيعة الإنسان. ومن الصفات العرضية التسي يسمكن تغييرها. أو على الأقل كبح جماحها، والانتفاع بنعم الله بصورة عادله بدلاً من هضم منافع الآخرين.

ومن الأمور الجديرة بالتأمل في هذا المجال ما ورد في حديث ألنبي الأكرم تَلَيُلُهُ بشأن التوزيع الصحيح للأموال حيث يعيش الناس حالة من الغنى الروحي والمادي حتى تبقى الأموال دون من يطلبها، أي أنهم يبلغون مرحلة تربوية تجعلهم يرون المال الزائد على حاجتهم وبالاً عليهم.

ليس هنالك ما يقلقهم بشأن ضمان معيشتهم لحاضرهم ومستقبلهم بحيث يقارفون الخطيئة بغية الحصول عليها.

كما ورد في حديث آخر أنّ المستوى الفكري للناس في عصره يبلغ مرحلة يسعب مقارنتها بالعصر الراهن، وبالطبع سوف تنغيب كافّة النزاعات والخلافات التي ينفرزها قنصر النظر وضيق الأفنق وضنحالة المستوى الفكري واستغراق الجهود في الأموال والثروات.

#### 8003

وعلى ضوء ما أوردناه سابقاً بشأن المراقبة الدقيقة في حكومته حسبما ورد في الروايات فإنّ الملجر مين لا يشلعرون بالأمن حتى في بيوتهم، ربّما لوجود بعض الأجهزة المتطورة التي تحصي حتى أمواجهم الصوتية، وهذا بحد ذاته إشارة إلى سعة أبعاد التصدي للفساد في عصر الإمام.

وعبارة (حكمه كحكم داود ﷺ ومحمّد ﷺ) كأنّها تشير إلى نـقطة لطيفة في أنّه يستعين بـالضوابـط القـضائية الظـاهرية مـن قـبيل الاقـرار والشهادة وما شابه ذلك إلى جانب الطرق النـفسية والعـلمية فـي التـعرف على المجرمين، على ضوء بعض النماذج في عصر داود ﷺ.

بالاضافة إلى أنّ وسائل كشف الجرم تمحرز تمطوراً بماهراً عملي غمرار تطور العلوم والتقنيات بحيث يصعب على المجرم أن يفلت من العدالة.

قرأت في بعض الصحف بشأن عجائب دماغ الإنسان. أنَّ هــذا الدمــاغ يبعث بأمواج تتناسب مع مكنوناته الباطنية بحيث يمكن تمييز صدقه من كذبه على ضوء تصريحاته! قطعاً أنّ هذه الوسائل تتكامل وستخترع وسائل متطورة أخرى، وبالاستعانة بالأساليب النفسية المتطورة يمكن السيطرة على المجرمين، وإن قلّ تعداد المجرمين في مثل هذا المجتمع (مع ذلك فالقضية تبدو مهمة).

واكرر مراراً: من الخطأ الاعتقاد بأنّ كلّ هذه الأمور تعالج في عمره من خلال المعجزة، ذلك لأنّ المعجزة استثناء وحين الضرورة سيّما في أثبات حقانية دعوى النبي عَلَيْكُم أو الإمام لللله. ولا ترد لتنظيم شؤون الحياة اليومية والطبيعية، والدليل على ذلك لم يعتمدها أي نبي لهذه الاغراض.

وعليه فإنّ مسيرة حكومته العالمية من ذلك النموذج الذي أشرنا إليــه، لا نموذج الاعجاز.

على كلّ حال فإنّ الأمن في ظلّ حكومته العالمية على درجة من السعة والشمولية بحيث تستطيع المرأة كما ورد في الرواية أن تسير لوحدها من شرق العالم إلى غربه دون أن يتعرض لها أحدا

# 8003

وأخيراً إن أضفنا مسألة تواضع عيشة المهدي الله \_ كما جاء في بعض الروايات \_ تتضح الأمور السابقة بجلاء، فسيرته قدوة وأسوة لاتباعه فضلاً عن عامة الناس. وبالاستناد إلى هذا الموضوع في أن القسم الأعظم من الجراثم والجنايات والمفاسد الاجتماعية التي تفرزها الحياة الموغلة في الرفاه والمصارف العبثية الطائشة، فإنّه يتضح الدليل الآخر على إزالة المفاسد في ظلّ حكومته العالمية.

فقد ورد عن الإمام الرضا ﷺ أنَّه قال:

«وما لباس القائم للله إلّا الغليظ وما طعامه إلّا الجشب» . كما ورد نفس هذا المضمون عن الإمام الصادق للله ٢.

# الحكومة المديدة:

رغم ما ورد في بعض الروايات أنّ مدة حكومته تمتد من خمس أو سبع سنوات إلى ٢٠٩ سنة (مدة مكث أصحاب الكهف) ـ والتي تشير في الواقع إلى مراحل وعصور تلك الحكومة (حيث يستغرق تبلورها وتشكيلها مدة خمس أو سبع سنوات وعصر تكاملها ٤٠ سنة وعصرها الأخير أكثر من ثلاثمئة سنة الايدّ من التمعل ما ولكن بغض النظر عن الروايات الإسلامية فمن المفروغ منه أن كيل هذه المقدمات ليست من أجل عصر قصير المدة، بل قطعاً من أجل مدة طويله تتناسب وجميع هذا التحمل والسعي والجهد!

# بناء على جميع الأصعدة الفكرية والثقافية:

إنّ الأديان السماوية في الواقع كالماء الذي ينزل من السماء، فـقطرات مياه المطر الشفافة \_إن لم يكن الجو ملوثاً \_نقية ولطيفة وحيوية وخـالية من أي تلوث، فهي تحمل بشـائر الحـياة أيـنما حــلّت لتروي العـطاشي وتمنحهم الروعة والجمال.

١. منتخب الأثر، ص ٣٠٧.

٢. المصدر السابق،

أمّا إن سقطت على أرض ملوثة فإنّها تفقد صفاءَها ونقاءَها بالتدريج، بل تبدو أحياناً كريهة عفنة يهرب من رائحتها كلّ من يراها. والأديان السماوية تبدو بادئ الأمر بصفاء ونقاء تلك القطرات واشراقة الشمس وجمال الربيع، وأثر اتصالها بالأفكار المنحطة للجهال والأيدي الأثيمة للمغرضين والامتزاج بالعادات والتقاليد والاذواق والأمزجة الشخصية، تنحرف أحياناً حتى تفقد بريقها وجاذبيتها بالمرة.

ولم يسلم من ذلك، الدين الإسلامي، هذا الدين الحي المفعم بالحيوية والنشاط والذي نهض بتلك الأمّة المتخلفة ليجعلها تتربع على ذروة المدنية، رغم سلامة القرآن ووجود المخلصين من العلماء الذين يذبون عن حريم الدين ويضحون من أجل حفظ أصالة تعاليمه ومفاهيمه، ولكن لابد من الاذعان بأن الكثير من مفاهيمه قد مسخت لدى الكثير من المسلمين، بحيث يمكن القول إن الإسلام الأصيل على عهد النبي عَلَيْلُمْ بدا غريباً في أكثر الأوساط.

وقد بلغت بعض المفاهيم من قبيل الزهد والتقوى والصبر والشهادة والانتظار والشفاعة والعبادة درجة من التحريف بحيث عادت غريبة عن هذا الدين الحقّ.

كما آلت أغلب الأحكام الإسلامية بالحيل الشرعية وغير الشرعية إلى الاضمحلال كحكم الربا والفائز والذي لم يبق سوى اسمه.

كما اعترى النسيان البعض الآخر ـكالهجرة والجهاد والشهادة ـأو على الأقل اقتصرت على صيغتها التاريخية والمختصة بـعهد مـعين فـي صدر الإسلام. واختلط التوحيد بالشرك وعاشت مدرسة أهل البيت المبين الته تسمثل الإسلام الأصيل على ضوء: وإنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي، الغربة بين أغلب الأوساط الإسلامية وقد أبتعد عنها الناس ابتعد أن قذفت بأشنع التهم.

وسيقوم المصلح على غرار البستاني الماهر الذي يستأصل العلف من النبتة الأصيلة رغم تعلقه بها وصعوبة فصله عنها، باستئصال كلّ ما عملق بهذا الدين، وسيقطع كلّ غصن أعوج اتصل بشجرة الإسلام.

وسيزيل تلك التفاسير المنحرفة للدين ويـقطع الأيـدي الأثـيمة التـي تطاولت على حرمة مفاهيمه القيمة.

وخلاصة القول فإنّه سيعيد الإسلام إلى سابق عزّه عــلى عــهد رســول الله تَتَيَالِيُّ وعلي لللهِ.

إنّ إحدى مهام المهدي على تطهير الإسلام ممّا علق بــه مــن الغــبار، وبعبارة أخرى إعادة بناء صرحه العملاق.

فقد كان المسجد آنذاك مركزاً لكافة الأنشطة السياسية والعلمية والثقافية والاجتماعية والأخلاقية، وأصبح اليوم بؤرة للعجزة والعاطلين ووسيلة لقضاء الوقت، وربّما عادت طبيعية، وسيعيده إلى سابق عهده، وسينفخ روح الحياة في جسد الجهاد، ويطهر التوحيد من كافة أنواع الشرك، ويفسر مفاهيم الدين بما يقضي على كلّ انحراف وتشويه، وسيطرح الآراء الشخصية المفروضة على الدين، ويبعده عن صدأ العادات

١. ورد هذا الحديث في عدة مصادر روانية لأبناء العامة، وللوقوف على السزيد راجم كستاب
 «القرآن والحديث».

والتقاليد، وسينهض بالإسلام ويخرجه من حالة التقوقع الوطني والقمومي ويظهره بشكله العالمي الأصيل، وسيقطع تلك الأيدي الأثيمة التي دست الحيل الشرعية في الدين، ويعرض أحكامه وقوانينه كما ينبغي.

## ಜಂಡ

ويبدو أنَّ سلسلة هذه التغييرات على قدر من السعة والشمولية بحيث عبرت عنها بعض الروايات الإسلامية بالدين الجديد.

روى صاحب كتاب اثبات الهداة حديثاً عن الإمام الصادق على أنه قال:

«إذا خرج القائم يقوم بأمر جديد، وكتاب جديد، وسنة جديدة، وقضاء جديد» المرتبعة المرتب

ومن الواضح أن هذا الأمر الجديد والكتاب الجديد والقضاء الجديد لا يعني أنّه يأتي بدين جديد، بل يخرج الإسلام من خضم ما علق بـه مـن أساطير وخرافات وتحريفات وتفاسير خاطئة فيبدو وكأنّه دين جـديد وبناء حديث.

كما أنّ الكتاب الجديد لا يعني نزول كتاب جديد عليه من السماء، ذلك لأن الإمام قائم وحافظ للدين، لا أنّه نبي ويأتي بكتاب جديد، بـــل يعيد القرآن الكريم إلى سابق عزّه فيبدو وكأنّه كتاب جديد بعد أن يــطرح

١. إثبات الهداة، ج ٧، ص ٨٢.

عنه التحريفات المعنوية والتفاسير المشبوهة.

والشاهد على ذلك وإضافة إلى صراحة القرآن في مسألة خــتم النــبوة في الآية ٤٠ من سورة الأحزاب والروايات التي اثبتت صــراحــة خــاتمية النبي مَلِيَّلُهُ، بعض الأحاديث التي صرحت بأن سيرته ســيرة جــده رســول الله مَلِيُلُهُ والكتاب والسنة.

سأل عبدالله بن عطاء الإمام الصادق الله عن سيرة المهدي الله فقال الله :

«يصنع ما صنع رسول الله عَلَيْنَ يهدم ماكان قبله كما هـدم رسـول الله عَلِينَ أمر الجاهلية ويستأنف الإسلام جديداً».

وورد في كتاب اثبات الهداة أنَّ رسول الله ﷺ قال:

«القائم من ولدي؛ اسمه السني وكثيثه كثيتي، وشمائله شمائلي، وسنته سنتي، يقيم الناس على شريعتي وطاعتي، ويدعوهم إلى كتاب ريّي» \. وورد في كتاب «منتخب الاثر» عن رسول الله ﷺ قال:

«وأنّ الثاني عشر من ولذي يغيب حتى لا يرى، ويأتي على أمّتي بزمن لا يبقى من الثاني عشر من ولذي يغيب حتى لا يبقى من القرآن إلّا رسمه فحينتذ يأذن الله له تبارك وتعالى بالخروج فيظهر الإسلام به ويجدده» ٢.

وهذه الأخبار صريحة بما يغنينا عن أي توضيح.

ಶುಡ

۱. إثبات الهداة ، ج ۷، ص ۸۳. ۲. منتخب الأثر ، ص ۹۸.

# وحدة الدين:

لاشك أنّ الخلافات المذهبية لا تنسجم والنظام التوحيدي في كافّة المجالات؛ لأن هذه الخلافات تكفي للقضاء على أية وحدة.

وبالعكس فإنّ أحد العوامل المهمّة للوحدة هو وحدة الدين والممذهب التي يسعها أن تفوق كلّ خلاف وفرقة واستيعاب كافة الاعراق واللـغات والقوميات والثقافات المتعددة لتخلق منها مجتمعاً يعيش فيه الجميع بأخوة ومحبة ﴿إنّما المُؤمِنُونَ أَحْوَةٌ﴾.

ولذلك فإنّ أحد أهداف هذا المصلح العظيم توحيد الصفوف في ظلّ توحيد المذهب.

ولكن لا ينبغي الشك في أن هذا التوحيد لا يمكن أن يستند إلى منطق الجبر. فالمذهب يتعامل مع قلب الإنسان وروحه، ونعلم جميعاً بأنّ القلب والروح خارجة عن دائرة الجبر والأكراه.

أضف إلى ذلك إن سنة النبي الأكرم ﷺ كما يشهد لها القرآن الم تكن قائمة على أساس الجبر والاكراه ﴿لا إِكْرَاهُ فِي الدِّينِ﴾.

ومن هذا استوعب الإسلام أهل الكتاب كأقلية ووفر لهم الدعم والاسناد ما لم يخرجوا على الدولة الإسلامية، وعلى ضوء تمتع تلك الحكومة العالمية على عهد ذلك المصلح العظيم بكافة الوسائل المتطورة وتطهير الإسلام ممّا علق به من الشوائب والأدران إلى جانب جاذبيته القوية فإنّه يمكن التكهن بأنّ الأغلبية الساحقة ستتعاطف مع الإسلام وتجنح إليه فتصبح وحدة الأديان عملية من خلال الإسلام.

وقد وقفنا على هذه الحقيقة عـلى ضوء الأدلّــة العــقلية، والروايــات

الإسلامية هي الأخرى تثبت ذلك.

روى المفضل في حديث طويل عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه قال:

«.. فوالله يا مفضل ليرفع عن الملل والأديان الاختلاف ويكون الدين
 كله واحداً، كما قال جل ذكره: إنّ الدّين عند الله الإسلام» ١.

ورد في تفسير بعض الآيات القرآنية التي أشارت إلى قيام المهدي اللهادي اللهادي اللهادي اللهادي اللهادي اللهادي الإسلام جميع القلوب والبسيوت وزوايا الحسياة بستوحيده الناصع.

مع ذلك لا يمكن القول إنه سوف لن يكون هناك من وجود بصورة مطلقة لتلك الأقليات من اتباع الديانات الأخرى في تملك الدولة، ذلك لأنّ الإنسان حر الإرادة وليس هنالك من اكراه في ذلك النظام، فمن الممكن أن يدفع الخطأ والتعصب بعض الأفراد لمواصلة عقائدهم السابقة وإن كان الإسلام هو الغالب وهذه مسأله طبيعية.

لكن على كلّ حال إن كانت هناك مثل هذه الأقلية فهي أقلية وادعة، وبالتزامها بالمقررات الواردة في أهل الذمة فإنها تتحظى بتحماية الدولة الإسلامية.

# क्राव्य

١. بحارالانوار، ج ٥٣، ص ٤.



q

# الأدعياء المزيفون



مرز تحقیقات کامپیزیر علوی رسد ددی

# ألم يظهر المهدي

يطالعنا التاريخ منذ القرن الأول بظهور بعض الأفراد الذين ادعوا وانتحلوا عنوان المهدي، أم نسبهم الآخرون إلى ذلك، رغم أن هولاء الأفراد لم يفلحوا في تسحقيق مدعاهم من قبيل بسط العدل والقسط واصلاح العالم، بل لم يتمكنوا من معارسة الاصلاح حتى على مستوى المناطق الصغيرة التي عاشوا فيها.

ولعلَّ أوّل فرد جعلوا له ذلكَ الاسم -رغم عـدم رضاه -محمّد بـن الحنفية، حيث كانت تعتقد الكيسانية:

أنّه المهدي الموعود وأنّه لم يمت، بل هو في جبل رضوي المعظم أسدان.

والحال نعلم أنّ محمّد بن الحنفية تـوفي عــام ٨٠ أو ٨١هـودفــن فــي البقيع (المقبرة المعروفة في المدينة)، وبالطبع فقد خمدت اليــوم أصــوات تلك الفرقة ولم تعد تسمع.

١. جبل فرب المدينة وقد ذكرنا سبب ذكر هذا الاسم في دعاء الندبة في كتابنا «الرد على
 الأسئلة الدينية».

ثمّ أقدم بعض خلفاء بني العباس بغية الخلافة واستغلال عـقائد بـعض السذج من الناس، وعلى ضـوء الاسـتعداد الذهـني للـمسلمين وانـتظار المهدي الموعود، بانتحال هذا الاسم وزعموا أنّهم المهدي.

إلا أنَّ مضي الزمان أثبت أنَهم ليس فقط لم يكونوا المهدي، بل كانوا من الظلمة الذين ينبغي القضاء عليهم بسيف المهدي.

وقد استمر هذا الأمر فكان البعض هنا وهناك ينزعم أنَّــه المــهدي ويجتمع حوله عدد من الأفراد، لكن سرعان ما ينكشف أمره.

طبعاً هذا الادّعاء يبدو كبيراً لا يصمد أمامه صاحبه وذلك لأنّ أهداف هذا المصلح تتمثل في ملّ الأرض قسطاً وعمدلاً، وهذا يكفي لإفشال مخططات كلّ من يدعي أنّه المهدي.

وقد تفاوتت دوافع الأفراد في هذا الادّعاء، فالبعض كان مصاباً ببعض الأمراض النفسية أو السذاجة على الأقل، بينما كان البعض الآخر يسعى وراء المنصب فادّعي ذلك لإشباع رغبته دون التأمل في عواقب الأمر.

كما كان البعض أُلعوبة بيد أعداء الإسلام الذين يستغلونهم لحرف أفكارهم من القضايا الحيوية التي يواجهونها، أو لبث الفرقة والاختلاف والنفاق بين صفوف المسلمين وإضعاف قدرة المذهب ولا سيما قدرة علماء الدين الذين يشكلون الخطر الرئيسي الذي يهدد مصالحهم.

والخلاصة إنّ ادّعاء المهدوية تواصل حتّى الفتره الأخيره حين برز «السيّد محمّد علي باب»، رغم عدم قدرته بادئ الأمر على مثل هذا الادّعاء، بل على ضوء الوثائق الحية وشهادته المذكورة في كتبه أنّه لم يدع المهدوية، بل اكتفى بادعائه الباب وأنّه النائب الخاصّ للمهدي. ولكن مع مرور الزمان وتجمع البعض حوله جعله يغير رأيه فـزعم أنّــه المهدي ١.

وتفيد القرائن والوثائق عن سيرته وحياته وأتباعه \_ وقد جمعت بشكل رائع \_ أنّ ادّعاء هذا يعزى إلى الأسباب الشلاثة؛ أي من جانب عملاء الدول الاستعمارية \_ كروسية وبريطانيا وامريكا \_ حيث كان يتحرك على ضوء توجيهاتهم ويحظى بدعمهم وإسنادهم، كماكان يسعى إلى الحصول على المنصب، وكان يشكو من بعض الأمراض النفسية ٢.

ويبدو أنّه كانت هناك شبكة كبيرة، وقد عــده بـعض أعــوانــه مــتخلفاً فمنحوه شخصية تلعب دور مقدمة الظهور وكان لهم دعاة كثيرون.

إلا أن تشتت هذه الفرق من جانب ونشر الوثائق الحية عن الارتباط المباشر بالدول الاستعمارية، من جانب آخر أ.

والأهم من كل ذلك عدم وجود العضون الذي يكسعه تلبية رغبات حتى عوام الناس، إلى جانب فضحهم من قبل بعض المسلمين الواعين على أنهم «حزب سياسي استعماري»، كلّ هذه الأمور كشفت سريعاً عن حقيقة أمرهم.

١. ورد في كتاب «ظهور الحقّ» الذي تقره هذه الفرقة (ص ١٧٣) أنّ الباب كتب أواسيط عمام
 ١٨٨٦ في السجن رسالة إلى الملا عبدالخالق «أنا القائم الحمقّ الذي انستم يمظهوره تموعدون»
 فامتعظُ بشدة من هذا الادعاء.

٢. الدليل على مرضه النفسي إضافة إلى محتويات كتبه وعباراته التي تشبه تماماً عبارات فرد مصاب بمرض نفسي. ما ورد في كتاب زعمائهم مثل كتاب «كشف الغطاء» للميرزا أبي الفضل الكلبايكاني من أنَّ مجتهدي تبريز قالوا بعد استجوابهم «للباب» في ذلك المجلس «إنَّ حديثك يبيح دمك، إلا أننا نحتمل وجود خبطة في دماغك فلانصدر حكماً بإعدامك».

٣. تجاوز عدد فرقهم لحدّ الآن العشرين فرقة.

٤. راجع كتب «كينازد الكوركي» و «برنس دالكوركي» وكتاب «بي يهائي باب ويها».

طبعاً بحثنا ليس في تقصي نقاط ضعف هؤلاء، فهذا يتطلب كتاباً مستقلاً، ولحسن الحظ فقد أُلفت الكثير من الكتب بهذا الشأن وأنّ بمعضها رائع في مضمونه ١.

## ಶುಡ

وهدفنا هنا بيان موضوعين:

١ \_ يقول البعض:

نعلم أن استغلالاً كبيراً حصل ويحصل بالنسبة للاعتقاد بظهور المهدي! أوليس من الأفضل أن تسكت عن هذا الموضوع لكي لا يكون شماعة فيستفله الآخرون، ولماذا نقر بشيء يمكن أن ينعكس علينا سلباً!

٢ \_السؤال الآخر الذي يقابل السوال الأوّل تقريباً:

هل كلّ من ادّعي المهدوية كان كاذباً، ألا يحتمل صدق السعض، فسلم يكن الجميع ممّن يسعى إلى المنصب أو كان أُلعوبة بيد الاستعمار ؟

وهدفنا هنا الجواب عن هذين السؤالين مع تحليل لهما.

أمًا بشأن السؤال الأوّل، فلابدّ بادئ الأمر من طرح هذا السؤال:

هل هنالك من حقيقة في هذه الدنيا لم تستغل من قبل الآخرين؟ أوّ لم يدلنا التاريخ على كلّ أولئك الذين ادّعرا النبوة، ومازالت هــذه

الادعاءات قائمة حتّى في عصر الذرة والفضاء.

۱. راجع كتب «ماذا يقول البهائي» و«محاكمة وتحقيق» و«هدية النملة» و«برنس دالكوركي».

فما أحرانا أن ننسى أصل دعوة الأنبياء ونتنكر كالبراهمة لأصل النبوة لكي نتخلص من الادعياء المستغلين!

هل هذا كلام منطقي ؟

لقد سمعنا ونسمع الكثير من الأفراد الذين ينتحلون مهنة الطب والهندسة بغية إشباع بطونهم والحصول على الأموال، فهل يسعنا القول إن عنوان الطبيب أخذ يستغل من قبل البعض ولابد من التنكر بمصورة تمامة لهذه المهنة.

إنّ مثل هذا الكلام وإن بدا غاية البعد عن المنطق، إلّا أنّ المـؤسف انــه مذكور في بعض كتب من ينكر أصل ظهور المهدي.

على كلّ حال فإن هذه قاعدة كلية في أن كلّ كذب يسعى لأن يلبس ثوب الصدق ليحظى بالاعتبار المطلوب، ليس هنالك من خائن وسارق وكاذب يظهر بصورته الحقيقية، بل يسعى لتحقيق أهداف من خلال التظاهر بالأمانة والطهر والصدق. فهل هذا دليل على عدم اعتبارية هذه المفاهيم الإنسانية الرفيعة. هذا أوّلاً.

وثانياً: هل الاعتقاد بظهور المهدي حقيقة مستغلة أم وهم وخيال؟ إن سلمنا بأنّه حقيقة وينبغي أن تكون كذلك لوجود عدّة أدلة على ذلك فلا مكن التخلي عنها لاستغلالها من قبل هذا أو ذاك، ولو (فرضاً) لم تكن حقيقة، فلابدً من اسقاطها، سواء استغلت أم لم تستغل!

على كلَّ حال فإنَّ أسلوب الاستفادة الصحيحة أو غير الصحيحة من موضوع لا يمكن أن تكون وسيله لاصدار الحكم بشأن ذلك الموضوع.

فلو أصبحت الطاقة الذرية وسيلة حـربية مستغلة مـن قـبل الظــلمة

لتضرب بها منطقة هيروشيما وخلفت ثلاثمئة ألف قتيل ونفس هذا العدد من الجرحى الذين مازالوا يعانون من تلك الجروح بعد مرور ثلاثين سنة، فهل يدعونا هذا إلى التخلي عن هذه الطاقة العظيمة أو انكبار أصل وجودها؟ أم نسعى إلى الاستفادة الصحيحة منها ولضمان مصالح المجتمع البشري.

### ಶುಡ

أمّا السؤال الثاني فيبدو أهم وهو: هل كلّ من ادّعـى المـهدوية كـان كاذباً؟ ونعتقد أنّ الجواب عن هذا السؤال ببدو سهلاً على ضوء العلامات ونتائج هذا الظهور العظيم.

فقد علمنا في الأبحاث السابقة أن للمهدي رسالة عالمية يسعى إلى تحقيقها من خلال الاستفادة من كافة الوسائل والامكانات المتاحة. ورسالته الأصلية القضاء على كافة أنواع الظلم والجور وإرساء قواعد الحكومة العالمية على أساس العدل والقسط ومكافحة التمييز والاستعمار والاستغلال.

فهو ينهض بمستوى الأفكار.

وهو الذي يعمل على تقدم العلوم والمعارف.

وهو الذي يحرك العالم في كافة المجالات.

وهو الذي يجمع كافة أتباع الأديان تحت راية واحدة.

وهو الذي يقوم بالتوزيع العادل لثروات العالم.

وهو الذي ينعش الاقتصاد العالمي بحيث لا يبقى محتاج في العالم.

- وهو الذي يعطي كلّ ذي حقّ حقه.
- وهو الذي لا يدع مكاناً خرياً إلَّا عمُّره.

وسيبلغ الأمن في عصره مرحلة تجعل المرأة تنطلق من شرق العالم إلى • غربه دون أن يسيئ لها أحد.

وسيستخرج كنوز الأرض ويصنع المجتمع التوحيدي الموحد

هذه هي المشاريع العملية والخطط المنبثقة عن تلك النهضة العالمية الكبرى في أكبر نهضة للتاريخ البشري، والتي أشارت إليها مختلف المصادر، وقد ذكرنا تفاصيلها في الفصول السابقة.

فهل استطاع أي من أولئك الادعياء تحقيق واحمد بـالألف مـن هـذه المشاريع، بل هل استطاع أي منهم أن ينظم منطقته أو حيّه على ضوء هذه البرامج ؟

إننا نرى اليوم مدى اتساع رقعة الظلم والجور والاعتداء وهضم الحقوق؛ وقد أودت الحرب العالمية الأولى والثانية بحياة الملايين وجرحت الملايين وملأت العالم بالدماء.

ومازالت الهوة تتعمق يوماً بعد آخر بين البلدان الغنية والفقيرة، بحيث ينام كلّ ليله ألف مليون من هذا العالم جوعى، ومازالت السجون مليئة بالأبرياء، ومازال الجبابرة يجرعون الناس أنواع العذاب، أي أنّ العالم مازال يأنّ من الظلم والجور، فليت شعري متى ملى بالعدل والقسط؟ وهذا أقوى دليل على مزاعم أولئك الادعياء، رد قصير لكنه حاسم وقاطع.

أجل ما زالت تلك الشمس لم تخترق الحبجب ولا بـدّ من الانـتظار

حتى ذلك اليوم الذي تنقشع فيه كافة السحب والفيوم فيضيء هذا العالم المظلم بنور طلعته البهية، وما أقرب هذا اليوم «أليس المسبح بقريب»،

انارك نائين <sup>۱</sup> ـ تاصر مكارم الشيرازي رمضان ۱۳۹۸ ه تموز ۱۹۷۸ م

